وير القديس أنبا مقار برية شيهيت

# القديس أنطونيوس ناسك إنجيلي

الأب متى المسكين

كتاب: القديس أنطونيوس ناسك إنجيلي.

المؤلف: الأب متى المسكين.

الطبعة الأولى: ١٩٧٢

الطبعات اللاحقة: ٢٠١٤-١٩٧٦.

الطبعة التاسعة: ٢٠١٦

مطبعة دير القديس أنبا مقار - وادي النطرون

ص.ب ۲۷۸۰ – القاهرة.

الناشر: دار مجلة مرقس ص.ب ٣١ شبرا

رقم الإيداع بدار الكتب المصرية: ٨٤/٢٦٦٦

رقم الإيداع الدولي: 4-ISBN 977-448-007

جميع حقوق الطبع والنشر محفوظة.

### الفهرس

| ٥  | القديس أنطونيوس ناسك إنجيلي                                 |
|----|-------------------------------------------------------------|
| ٩  | معنى الطاعة للوصية عند القديس أنطونيوس                      |
| ١٣ | تقديم الحياة كلها لله هو سر قوَّة النسك عند القديس أنطونيوس |
| 17 | حياة أنطونيوس امتداد لشعلة يوم الخمسين                      |
| 70 | كتابات القديس أنطونيوس                                      |
| ۳۱ | العناصر الأساسية في نسكيات القديس أنطونيوس                  |
| ०९ | نياحة القديس أنطونيوس                                       |

### اقرأ مع هذا الكتاب:

رسائل القديس انطونيوس العشرون مع توضيح وتلخيص المبادئ الروحية الهامة للأب متى المسكين على الرسائل السبع الأولى

# القديس أنطونيوس ناسك إنجيلى

- [اعلموا یا أولادي أن كل الوصایا لیست ثقیلة ولا متعبة،
   بل نور حقیقي وسرور أبدي لكل من أكمل طاعتها.]
   (القدیس أنطونیوس رسالة ۱٤)
- ❖ [حقاً إن حياة أنطونيوس نموذج صالح للحياة النسكية.]
   (القديس أثناسيوس حياة أنطونيوس)
- ◄ [إن سيرة حياة أنطونيوس بقلم أثناسيوس، هي في الحقيقة قانون للحياة الرهبانية في صورة قصة.]
   (القديس غريغوريوس اللاهوتي)

#### ※ ⑩ ※

لقد استطاع القديس أنطونيوس أن يستمد من الإنجيل حياة نسكية مـــنيرة، فلنسأل الله القدير أن يمدَّنا ببصيرة روحانية ونعمة حتى نمسك بالأصول المقدسة التي سار عليها أبونا الكبير، أبو النساك في الكنيسة وفي كل العالم المسيحي.

إن الحياة التي اقتبلها القديس أنطونيوس هي حياة حسب الإنجيل تماماً، آزرها الروح القدس بقوة فائقة. فقد كان حروجه من العالم وهو ابسن ثماني عشرة سنة (١) ليعيش في الجبال والبراري المقفرة تعبيراً عن مستوى الإيمان

<sup>(</sup>١) القديس أنطونيوس وُلِدَ سنة ٢٥١م، باع ممتلكاته وانطلق نحو البرية سنة ٢٦٩، اعتكف في توحـــد كامل سنة ٢٨٥م، خرج من اعتكافه سنة ٣٥٥م، عاد إلى اعتكافه بعد أن أسس أديرة الفيوم وبسبير ســـنة ٣١٠م، نـــزل إلى الإسكندرية ليشجِّع المؤمنين أيام الاضطهاد سنة ٣١١م، تنيَّع سنة ٣٥٦م، ويقول المؤرِّخ "سيزاركنتي" إن أنطونيوس ساس في حياته نحو مائة ألف راهب.

الناري الذي امتلاً به قلب أنطونيوس الفتى الغض ابن التنعمات، لم تحجزه عن تلبية دعوة الإنجيل ظروف أحته الوحيدة اليتيمة ولا إغراءات تلثمائة فدان تبشّر بأيام سعيدة حسب الحسد!

ولنعلم بكل يقين، أن حياة النسك التي رسمها الرب يسوع المسيح بأقواله ووصاياه في الإنجيل المقدس هي الدافع الوحيد الذي ألهــب قلــب الفـــت أنطونيوس وجعله ينطلق تاركاً العالم وراءه، ولم يكن له أيُّ دافع آخــر ولا كان أمامه أيُّ هدف آخر.

وهذا يقرره القديس أثناسيوس في كتابه عن حياة أنطونيوس الأولى بقوله: [والرب حفظه لأجل فائدتنا وفائدة الآخرين لكسي يكون معلّماً للكثيرين عن النسك الذي تعلّمه من الكتب المقدّسة.](٢)

#### حياة أنطونيوس فصل ٥٤

فطاعة الوصية المقدسة التي تحض على الحياة النسكية كانت له بمثابة الإلهام الوحيد المباشر الذي حرَّكه - دون فحص للوصية أو تفسير عقلي لها - للإقدام على حياة النسك والتوحُّد والبعد عن العالم بإمكانياته الفردية الضعيفة.

وأية محاولة لتفسير الدوافع والأهداف لحياة النسك عند القديس أنطونيوس حلاف هذا، هي حروج عن الحق والواقع، فأنطونيوس الشاب [لما دحل الكنيسة وسمع الرب يقول: «إن أردت أن تكون كاملاً فاذهب وبع أملاكك وأعط الفقراء وتعال اتبعني» (مت ١٩: ٢١)، للحال حرج من الكنيسسة

<sup>(</sup>٢) يقول المؤرِّخ سوزومين (القرن الخامس)، إن تلاميذ أنطونيوس كانوا على مستوى الروحانية العالية، وقد ملأوا الأقطار البعيدة في ليبيا وفلسطين وسوريا وبلاد العرب وما بين النهرين. ومسن أشسهر تلاميسذه هيلاريون الكبير أبو الرهبنة في فلسطين وسوريا، وقد مكث ملازماً لأنطونيوس مدة شهرين قبل أن يرحل إلى فلسطين. انظر حيروم Opera Tom II pp. 13-40.

وأعطى القرويين ممتلكات آبائه، وكانت ثلثمائة فدان من أحود الأراضي، لكي لا تكون عثرة في سبيله هو وأخته، وباقي المنقولات باعها، وإذ توفرت لديه أموال كثيرة أعطاها للفقراء محتفظاً بالقليل لأخته، ولكن لما دخل الكنيسة ثانية وسمع الرب يقول: «لا تحتموا للغد» (مت ٢: ٣٤)، لم يستطع البقاء أكثر من ذلك، بل خرج وأعطى حتى القليل (الذي احتفظ به لأحته) للفقراء وتفرَّغ للنسك].

وماذا كانت نتيجة هذه الجرأة والمحبة والطاعة؟ هذا نسمعه بعد ذلك في لهاية حياته إذ يفسره لأولاده في ختام دعوته التي أطاعها وأكملها هكذا:

[أنا المسكين أشكر إلهي وأُمجِّده، هذا الذي أنا أخدمه بكل قلبي من صغري إلى الآن (٥٠١ سنوات) وأسمع منه، لأنه لم يتخلَّ عني بــــل عضدين وخلَّصني.] (الرسالة ١٩)

من هذا يتبين بمنتهى الوضوح أن الحياة النسكية التي عاشها القديس أنطونيوس هي تطبيق عملي للوصية الإلهية المقدسة كما ألهمها الروح القدس لقلبه.

فإذا علمنا ذلك، فلنتوسل إلى الله أن يلهمنا هذا الأساس عينه حتى نؤمن يقيناً ونثق أنه لا يوجد دافع آخر ولا هدف آخر لحياة النسك الحقيقي إلا طاعة الوصية في حد ذاها، حباً في المسيح. فإن كان صوم، أو صلاة، أو سهر، أو فقر، أو عفة، أو طاعة، أو أية فضيلة إنجيلية أو رهبانية، أو توحُّد كلي وموت عن العالم؛ فينبغي أن يكون الدافع الوحيد لهذا كله هو الحبسة للرب يسوع لاسترضاء وجه أبيه بالطاعة والأمانة الكاملة:

[إن الإنسان إذا كان يحب الله بكل القلب وبكل الفكر وبكل النيسة وبكل النيسة وبكل القوَّة فإنه يقتني خوف الله، والخوف يولِّد البكاء، والبكاء يولِّد قوَّة، وهكذا تثمر النفس بهذه القوَّة ... فاقتنوا لكم هذه القوَّة لكسى

تخاف منكم الشياطين وتخفَّ عليكم الأتعاب (الفصائل) التي عارسونها، وتحلو لكم الإلهيات ... لأن حلاوة حب الله أحلى من الشهد.] (الرسالة ٩)

[وأنا لا أفتر عن تذكاري لكم في صلواتي ليلاً ونهاراً لكي تكون أمانتكم لله ثابتة، فتزدادوا في عمل الفضائل، ويثبّت ربنا نظركم ويُنمّي إفرازكم ويعطيكم قوَّة عظيمة أكثر مما هو لكم.]

(الرسالة ١٢)

فإذا انحرف الدافع أو انحرف الهدف عن هذا الأساس، تحت أية عوامـــل داخلية في النفس أو حارجة عن النفس، حرجت الحياة النسكية حارج حدود الإنجيل، ولا تعود مطابقة لحياة الآباء القديسين الأوائل، وبالتالي تكون غريبة عن إلهام الروح القدس، فلا تُحسب أنها دعوة إنجيلية حسب مشورة الرب.



### معنى الطاعة للوصية عند القديس أنطونيوس

**→≍≍⋞**⋟≍≍⊷

(حياة أنطونيوس، فصل ٩٣)

الطاعة للوصية، كما نفهمها من سيرة أنبا أنطونيوس وكما فهمها هو أيضاً، هي تنفيذ مباشر للوصية باعتبارها دعوة وأمراً من الرب لكل مَنْ يسمعها، وهي غير قابلة للتأويل، ولا يُنظر إليها من جهة الوعد الذي فيها ولا تُطاع مسن أجل المكافأة المتحصلة منها، وإنما يُنظر إليها كوصية ينبغي أن تُطاع بحسب وأمانة، وهي تحمل في حد ذاها قوَّة ومعونة لتنفيذها، فالروح القدس يدفع الإنسان سرًّا لحب الوصية وتنفيذها.

أما الغاية أو الهدف من طاعة الوصية فلا ينبغي أن يُحصر في المكافأة المذكورة في الوصية، وإنما يمتد بالغيرة والفرح والالتهاب الذي يلقيه السروح القدس في قلب الإنسان ليكون موافقاً لمشيئة الرب مُحباً لوصيته، وهذا هو الملء النسكى!

فعند تنفيذ القديس أنطونيوس لوصية الرب: «بع أملاكك وأعط الفقراء وتعال اتبعني ... فيكون لك كنز في السماء»، لم يكن هدفه عند بيسع أملاكه الحصول على كنز في السماء، ولكن واضح أن هدفه كان التمتّع بطاعة الرب وأن يوجد تابعاً فرحاً أميناً لوصيته! فأنطونيوس لم يكن له يوماً من الأيام أهداف شخصية في نسكه غير الوصية، فالوصية كانت دائماً هدفه!!

لأنه لو كان هدف أنطونيوس من بيع أملاكه هو الحصول على كنـــز في السماء لكان اكتفى ببيع أملاكه، ولكننا نجده في اليوم التالي عند سماعه أمـراً آخر: «لا تحتموا للغد»، يقوم في الحال ويترك العالم ويتفرغ للنسك - كمـا تقول السيرة.

أي أن القديس أنطونيوس أوقف نفسه وحياته لطاعة وصايا الرب، فجعل هدف جهاده من كل وصية، وصية أخرى، كأن يداوم على الصلاة ليحصل على نقاوة القلب ولتزداد صلاته قوَّة وقبولاً، أو يتضع لينال معونة الروح القدس وليزداد اتضاعه وهكذا. فالدافع له في نسكه كان وصية، وغايت كانت وصية، وهذا كانت الفضائل الإنجيلية شغل قلبه الشاغل الذي يملل حياته، وكان دائم التوسل للحصول على قوَّة الرب ومعونة الروح القدس حي تكمل نصرته.

[ليست الفضائل بعيدة عنكم بل هي لكم وفيكم ... وإذ قد بدأنا السير في طريق الفضيلة فعلاً وسرنا فيه وجب أن نــزداد جهاداً للحــصول على تلك الأمور التي أمامنا ... وطالما كانت الفضيلة فينا وتنــشأ منـا لذلك فإنها لا تتطلب منا سوى الإرادة «ملكوت الله داخلكم» (لو ١٧: ١٢).] (حياة أنطونيوس، فصل ٢٠ والرسالة ٤)

[وأطلب إليكم أن تتركوا إرادتكم الحسية وتلزموا الهدوء بكل نوع لكي تسكن فيكم القوات السمائية بمؤازرة الروح القدس حتى تعينكم على العمل بإرادته.] (الرسالة ٨)

وظلت الوصية هي الدافع وهي الهدف، كقروتين دافعتين للقديس أنطونيوس في كل تنسكاته الفائقة، من صوم، وصلاة بلا انقطاع، وسهر على الدوام، وحفظ طهارة الجسد والقلب والعقل، ومحبة ووداعة وحدمة، فصارت حياته إنجيلاً حيًّا مقروءًا، لأنه في كل هذا لم يخرج قط عن هدفه وهو طاعة وصية الرب، ولم يبال قط بالوعود المنتظرة للذين يطيعونها ولا

وضعها أمام عينيه، بل إن الشياطين لما حاولت أن تغريه بالتفكير في المكافأة وإكرام نسكه كان ينتهرها معتبراً أن مجرَّد التفكر في المكافأة أو ترقَّبها هـو خروج عن حدود الطاعة للوصية.

[وحتى إذا مدحت الشياطين نسككم ودعتكم مُبارَكين فلا تصغوا لها ... فكم مرة دعتني مغبوطاً فانتهرتُها باسم الرب ...]

(حياة أنطونيوس، فصل ٣٤ و٣٨)

ولم يكن القديس أنطونيوس يدري أن الروح القدس يرسم فيه هذا السلوك وهذه الحياة لتكون شهادة نقية للإيمان بالإنجيل، ونموذ حاً للسميرة الرهبانية المقدسة في كل أنحاء العالم.

هذه النظرة العملية للوصية تُعتبر في حد ذاها تعبيراً صادقاً عن روح النــسك الأصيل، ليس من القديس أنطونيوس بل من الروح القدس، لذلك فهي تكشف لنا عن سر القوَّة والمعونة التي لازمته كل أيام حياته، وتعطينا صورة أصيلة لحياة النسك المسيحي المحصور في طاعة شخص الرب يسوع.

لأن الذي يكتفي بطاعة الوصية دون النظر إلى المكافأة، يبرهن على أنه دخل حالة إلهام نسكي من الله، ويعلن عن إخلاص الدافع القلبي لاتّباع الرب يسوع حباً في شخصه وطاعة لكلمته، وليس طمعاً في موهبة أو في حالمة روحية خاصة أو مغنم سماوي أو أرضي!

لذلك نسمع القديس أنطونيوس يقرِّر هذه الحقيقة لأولاده في رسالته الثامنة بقوله:

[ومن الآن أنا أطلب من إلهي بسببكم ليلاً ولهاراً لكي ما يعطيكم مواهبه التي أعطانيها بنعمته فقط وليس باستحقاق في، لأن هذا هو الغنى العظيم الذي أعطانيه ربنا].

كما نقرأ في الفصل ٣٣ من كتاب القديس أثناسيوس:

### [لا يصح أن نصلّي لكي نعرف المستقبل أو نطلب المعرفة كـــأجر لنُسكنا، بل لتكن صلاتنا من أجل أن يكون الرب معيناً لنا].

أما الذي يضع المكافأة المذكورة في الوصية كأساس وهدف لجهاده، فإنه دون أن يدري أو يحس يتجاوز شخص الرب يسوع ويسقط بعيداً عن معنى الطاعة للوصية المقدسة، لأن جهاده سيكون مدفوعاً بغيرة ذاتية للوصول إلى تحقيق شهوته وليس حباً للمسيح، وتنفيذه للوصية سيكون من أجل الموهبة المنتظرة وليس من أجل بلوغ طاعة الرب.

هذا يتضح جداً حينما نواجه الوصية القائلة: «مَنْ يضع نفسه يرتفع» (لو ١٨: ١٤)، فالذي يتضع لكي يرتفع لن يستطيع أن يتضع بالحقيقة، بل هو غير متضع أصلاً، لأن الدافع عنده هو الارتفاع. إذن فمهما نفذ الوصية بأعمال صعبة حتى إلى الموت، وهو واضع المكافأة نصب عينيه كأساس لجهاده، فهو لن يُعتبر طائعاً لله ولن يُحسب مُنفذاً للوصية، بل يُحسب مطيعاً لأهوية قلبه مُنفًذاً للمشيئته ... وفي هذا يقول القديس مار إسحق:

### [الذي يتضع لكي يكرمه الناس، الله يفضحه].

فالذي يرفع المتضع ليس اتضاعه، ولكن الله هو الذي يرفع المتضعين، أي أن الإنسان لا يستطيع أن يصل إلى المكافأة بجهاده.

من أجل هذا، فلكي تكون أعمال النسك مقدَّمة حسب إرادة الله ينبغي أن تكون في حدود الطاعة لله فقط دون النظر إلى مكافأة أو مواهب، حيث ينبغي أيضاً أن تكون النية الداخلية في الطاعة للوصية واتِّباع المسيح هي حبَّا في شخصه.

# تقديم الحياة كلها لله هو سر قوَّة النسك عند القديس أنطونيوس

**>**≍≍---≍≍<

❖ [لا تعطوا من الآن نوماً لعيونكم ولا نعاساً لأجفانكم حتى ترفعوا ذواتكم ذبائح طاهرة للرب وتستحقوا أن تعاينوه، لأنه بغير الطهارة لا يمكن لأحد أن يعاين الرب كما يقول الرسول.] (الرسالة ٥)

أولأجل هذا يا أولادي الأحباء لست أمسل مسن الطلبة عنكم في الليل والنهار أن يعطيكم قلباً وروح إفراز، لكي تستطيعوا أن ترفعوا ذواتكم الله ذبيحة حية مقدّسة.] (الرسالة ٢)

ومن سيرة القديس أنطونيوس نستشف اتجاهاً واضحاً من أعماله النسكية الجريئة الشجاعة المخلصة، وهو أن أنطونيوس نوى فعلاً على تقديم حياته لله منذ البدء. هذا الاتجاه، أي تقديم الحياة لله دون المبالاة بضعف أو مرض أو موت، ودون مبالاة بجزء الناس وانتقاد الأهل وملامة الأصدقاء، مع قطع كل أمل أو حتى مجرَّد الفكر في الرجوع عن تقديم الحياة كلها لله، هذا الاتجاه هو سر كل أعمال القديس أنطونيوس النسكية، سواء في جرأته في سُكنى القبور أو التوحد في الجبال البعيدة القفرة منفرداً وسلط الوحوش، أو مقاومت للشيطان بشجاعة أو في نموه الروحي المتزايد حتى وهو في سن الشيخوخة.

[وإذ قد بدأنا السير في طريق الفضيلة فعلاً وسرنا فيه، وجب أن نرداد جهاداً ... وأن لا يلتفت الإنسان إلى ما وراء كامرأة لوط ... لأن الالتفات إلى الوراء ليس إلا الشعور بالندم والتفكير في

#### العالم مرة أخرى.] (حياة أنطونيوس فصل ٢٠)

لقد أخضع القديس أنطونيوس كل نفسه لوصية الرب القائلة: «مَنْ أضاع حياته من أجلي يجدها» (مت ١٠: ٣٩)، لقد سلَّم حياته كلها لله وانتهى من ذبح نفسه منذ أول لحظة. لذلك فأعماله النسكية كلها كان يعملها لله وليس لنفسه. لم يعد يترجَّى أن يأخذ لنفسه شيئاً، لأنه أعطي نفسه لله، فصارت نفسه حية لله وميتة لنفسه وللعالم، فهو لم يكن يجاهد ليبلغ درجة معينة من القداسة، لا في نظر نفسه ولا في نظر الناس، لأنه كان قد أحلى نفسه من كل شهوة المكافأة إذ قدم حياته لله التي لم تعد ملكاً له ليزيد عليها شيئاً، وإنما اكتفى بطاعة وصايا الرب التي ظل يستزيد في حبها ويتقدس بطاعتها حتى آخر نسمة.

القديس أنطونيوس كان يجاهد بكل قوته ليحفظ حسده وقلبه وفكره طاهرين بالنسك والصلاة، لا لكي يبلغ درجة روحانية عالية، ولكن لكي يُرضي الرب بحياته ويظل مطيعاً لوصاياه ويحيا حسب مشيئته، أي ليحفظ لله حياته التي قدمها له لتكون أمامه نقية وبلا عيب فيتقبلها الله منه كذبيحة حين:

[لأن تقويم النفس يجعلها روحانية مثل حالتها الأولى التي خُلقت بها ... وكما قبلنا النفس وديعة من الله فلنحفظها هكذا نقية من الله فلنحفظها يتعرف عليها.] الأفكار الدنسة، لكي إذ نقدمها له بحالها كما خلقها يتعرف عليها.] (حياة أنطونيوس فصل ٢١)

لذلك، فالضيقات والأتعاب والمصادمات التي قابلها من الطبيعة والأشرار والشياطين، لم يقف عندها القديس أنطونيوس متسائلاً أو حزيناً أو متذمراً! أليست حياته قد صارت ملكاً لله؟ أليس الله حراً يفعل فيها ما يشاء؟ وما عليه إلا أن يبقى مطيعاً لتدبير الله وعمله؟ لم ينظر أنطونيوس إلى المكافأة في

احتماله الضيقات والمحن لأن الحياة قد صارت ملْكاً لمن يدبرها، بل ولا كان ينتظر نماية للأتعاب والضيقات لأنه لم يكن يتطّلع إلى راحة نفسه، فراحــة نفسه وتعبها هما أيضاً لله!!

ومن هذا نستطيع أن نرسي الحياة النسكية التي مارسها القديس أنطونيوس على أساسين:

الأول: الطاعة المطلقة لوصية الرب يسوع، دون أي هـــدف أو غايـــة أخرى.

الثاني: تقديم الحياة كلُّها لله، وجعل كل الاجتهاد النسكي محصوراً في حفظ هذه الحياة طاهرة لله.

كذلك نستطيع أن نستبعد من الحياة النسكية التي مارسها القديس أنطونيوس شائبتين خطيرتين طالما لوُّتتا الأعمال النسكية فيما بعد:

الأولى: جعل الأعمال النسكية هدفاً في حد ذاتما.

الثانية: الامتداد بالأعمال النسكية لتكون واسطة لمواهب أعلى أو مكافأة أخرى؛ حيث الشائبة الأولى تصير سبباً في إسقاط قيمة الوصية باعتبارها محبة للرب يسوع، والشائبة الثانية تُسقط الحياة النسكية من أن تكون ذبيحة حب وإيمان.

### حياة أنطونيوس امتداد لشعلة يوم الخمسين



+ [ذلك الروح الناري العظيم، الذي قبلته أنا؛ اقبلوه أنتم أيضاً. وإذا أردتم أن تقبل و ويسسكن فيكم، قدّموا أولاً أتعاب الجسد وتواضع القلب، وارفعوا أفكاركم إلى السماء في الليل والنهار، واطلبوا باستقامة قلب هذا الروح الناري، وحينئذ يُعطَى لكم ... ولا تفكروا في قلوبكم وتكونوا ذوي قلبين، وتقولوا: "من يقدر أن يقبل هذا؟"، لا يا أولادي؛ لا تَذَعوا هذه الأفكار تأتي على قلوبكم، بل اطلبوا باستقامة قلب وأنتم تقبلونه. وأنا أبوكم، أجتهد معكم وأطلب لأجلكم لكي تقبلوه، لأين عارف أنكم كاملون وقادرون على قبوله. لأن كل من يُفلَّح ذاته بحده الفلاحة (النسك الإنجيلي) فإن الروح يُعطَى له من جيل إلى جيل وإلى الأبد ... أديموا الطلبة باجتهاد من كل قلوبكم فيُعطَى لكم؛ لأن ذلك الروح يسكن في القلوب المستقيمة. وإذا قبلتم وه، فإن يكشف لكم الأسرار العلوية وأموراً أخرى لا أستطيع أن أعبَّر عنها ... ويكون لكم فرح سماوي ليكشو فهاراً، وتكونون وأنتم في هذا الجسد كمن هو في الملكوت ... ولا تعودون تطلبون عن أنفسكم فقط، بل وعن الآخرين أيضاً. لأن كل مَن قَبلُ هذا الروح العظيم الذي قبله جميع الغير ... وأنا طلبتي الآن من أجلكم ليلاً وفاراً ليكون فيكم هذا الروح العظيم الذي قبله جميع الأطهار.] (الرسالة ٨)

+ «وكانوا يواظبون بنفس واحدة على الصلاة والطلبة.» (أع ١: ١٤)

#### حادثان عظيمان في حياة الكنيسة:

الأول: حلول الروح القدس يوم الخمسين على جماعة التلاميذ المنتظرين له حسب وعد المسيح والآب.

الثاني: بداية الحياة الرهبانية في الكنيسة.

ولأول وهلة يبدو أنه لا علاقة كبيرة بينهما. ولكن لو رجعنا إلى العناصر والأسباب والنتائج التي لازمت كلاً منهما، نستطيع أن نستشف علاقة وثيقة بينهما، فإذا تحققنا هذه العلاقة تماماً فإنه يمكننا أن نربط بين الحادثين ربطاً محكماً لنرى فيهما حادثاً واحداً مستمراً.

فحلول الروح القدس يوم الخمسين كان البداية التي قامت على أساسها قوَّة الشهادة للمسيح، من اليهودية إلى أقصى الأرض، أما التأثير المباشر على المؤمنين فقد ظهر على صورة تحوُّل جارف نحو تكوين حياة جماعية مشتركة للمؤمنين على حساب تذويب الأسرة في الكنيسة، حيث جسرت عمليات تنازل علنية عن الممتلكات لرؤساء الجماعة أي الرسل، وبجانبها تمت عمليات بيع للمخصصات الفردية وتسليم أثمالها، وترتب على ذلك – أو ربما كان هذا هو الدافع – تكريس الحياة كلها لخدمة الكنيسة في الداخل والخارج. وبمذا تشكلت صورة الكنيسة الأولى: جماعة مكرَّسين فقراء باختيارهم يعيشون حياة شركة.

فلو تأملنا في هذا الذي تم، لانذهلنا كيف أمكن لهؤلاء اليهود المحبين جداً للمال والملكية مع حبهم الشديد للتجارة والمكسب والرصيد، أن يتنازلوا ويبيعوا ويسلموا كل ما لهم تحت أرجل الرسل، وفي لحظة يصيرون فقراء معدمين!

كذلك لو تأملنا في تسليمهم لكيان الأسرة لتذوب كل روابطها اليهودية من جهة الأسباط وحفظ الأنساب وسلطان الأب وميراث البكر، لتدخُل ضمن كيان الكنيسة، تحت أُبوَّة جديدة ونسب جديد روحي يصير فيه الكل إحسوة، وحيث يتحول الميراث الأرضي والتخوم الأبوية إلى رجاء بغير المنظور؛ لو تأملنا في هذا كله، لتيقنَّا ألها قوَّة فائقة للطبيعة البشرية تلك التي أرسلها المسيح بعد صعوده بعشرة أيام في شخص الروح القدس: «تنالون قوَّة مستى حلَّ الروح القدس عليكم.» (أع ١: ٨)

وينبغي الآن أن نتبيَّن أن هذه القوَّة الروحية الجديدة التي تقبَّلها المؤمنون، كان أول عمل لها تحويلاً جذرياً في الطبيعة البشرية، في علاقتها بالمسال والأسرة والكيان الاحتماعي بالنسبة للعمل الدنيوي. وأية طبيعة؟ الطبيعــة اليهودية العنيدة التي أخفقت كل وسائل الله سابقاً في تمذيبها روحياً ســواء بالمحبة والعطف والحماية مع فيض من الخسيرات الأرضية، أو بالمعجزات العيانية، أو بالقسوة والعنف والسبي والبهدلة – كل هذا لم يستطع أن ينتقل بالطبع اليهودي درجة واحدة ناحية السلوك الروحي الخالص.

هذا الطبع أُخضع للروح القدس في لحظة، وصار مَثَلاً مُلَدهلاً للتحررد والإماتة والزهد وتكريس الجسد والقلب والفكر لله.

ولكن الذي نود أن نتأمله جيداً هو شكل الكنيسة الأولى: إن هذا الدي حدث في يوم الخمسين وبعده كان استجابة حرة مطلقة لفعل الروح القدس في القلب. والكنيسة بدأت شكلها بدون أي تنظيم أو تخطيط. فالروح كان القدس كان يعمل أولاً في كل قلب، وكل مَنْ يتقبَّل عمل الروح كان يذهب ويبيع كل شيء حتى نفسه ويأتي لينضم إلى الكنيسة. كان مفهوم العضوية في الكنيسة الأولى أن يبيع الإنسان ممتلكاته وخصوصياته وأسرته أيضاً، لأنه إذا امتنع الأب أو الأم أو الأخ أو الأخت أو الابن أو الابنة أن يقبل هذا الإيمان فكان على الإنسان أن يتركهم ويترك كل شيء وياتي إلى الكنيسة بمفرده. الكنيسة هنا صارت بمثابة المسيح نفسه، «... ها نحن قد تركنا كل شيء وتبعناك» (مت ١٩: ٢٧)، لأن الروح القدس كان متركزاً بصورة سرية في وسط الجماعة.

كانت هذه الحركة الأولى التي باشرها الروح القدس بنفسسه في قلوب المؤمنين البسطاء، هي صورة طبق الأصل من الحركة التي صنعها الرب يسوع في قلوب تلاميذه: هجرة كاملة للعالم، وترك كل شيء، والمسير وراء الله.

غير أن الكنيسة لم تستطع أن تحتفظ هذا الوضع الاجتماعي الاقتصادي الجديد. أما هذا الذي حدث أولاً، بتلقائية الروح والاستجابة له فكان صورة فقط لما سيكون في آخر الأيام، كعينة مفرحة للملكوت العتيد أن يعيش فيه الإنسان بالتجرد الكامل تحت حكم الله وتدبيره المطلق.

ولكن، كان عزيزاً على الروح القدس أن تفقد الكنيسة صورتها الملكوتية هذه، وأن تضيع من قلب الإنسان هذه الاستجابة الحرة لدعوة الملكوت بالتجرد الكامل وهجر العالم هجراناً كلياً، لأن هذه الصورة بحد ذاتها تُعتبر من صميم عمل الروح القدس وهي شهادة للرب يسوع، وتحقيق متواصل للإنجيل. لذلك ظل الروح يعمل في القلوب لتحقيق هذه الاستجابة نحو التجرد الكامل والإماتة الكلية وهجران العالم، وإنما بصورة فردية وليست جماعية، على أنما لم تكن أقل قوت أو شهادة من الحركة الجماعية الأولى؛ فظهرت حالات الاستشهاد الرائعة التي عبرت أقوى تعبير عن استمرار قوة الروح القدس المنسكب في قلب المؤمنين، وأفصحت عن قدرة التجرد والإماتة الكامنة في قلب الكنيسة، في أعلى حدودها، كاستجابة واضحة لدعوة ترك كل شيء وغلبة العالم بالإيمان بغير المنظور.

ولم تنته حالات الاستشهاد حتى بدأت استجابة جديدة لـــدعوة الــروح القدس عينها بصورة أخرى، تكاد تكون طبق الأصل من الاستشهاد، إنمـــا كممارسة يومية وعلى مدى الحياة! الرهبنة التي لا تزيد عن كونها ترك كل شيء، وحمل الصليب كل يوم. هذا إذا حاولنا أن نمجد الدعوة الرهبانيــة. ولكن لو أنصفنا، لرأيناها استجابة؛ مجرّد استجابة، لحرارة الإيمـــان البــسيط الهادئ التي يزكيها الروح القدس بلهبه السري، فيترك الإنسان كــل شــيء وينطلق وحيداً ليحقّق إيمانه ورجاءه وحبه مع الله.

وقد رأينا أن الإيمان الأول في الكنيسة بدأ بهذه الصورة عينها، تَرْك كــل شيء، وبَيْع كل شيء، وهُجْران كل شيء، حتى كل أفراد الأسرة؛ للانضمام إلى الكنيسة والتكرُّس لحسابها، أو على الأصـــح للــسير وراء الله. ورأينا الاستشهاد أيضاً هكذا إنما بصورة خاطفة.

الرهبنة، إذن، هي امتداد للإيمان الأول بدون تعديل. فنحن نقرأ في سيرة القديس أنطونيوس هذا المعني تماماً:

[وفي ذات يوم ناجى أنطونيوس نفسه وهو ذاهب إلى بيت السرب، كيف أن الرسل تركوا كل شيء وتبعوا المخلّص، وكيسف يسذكر سفر الأعمال عن الذين باعوا ممتلكاهم وأتوا بأثمالها ووضعوها عند أرجل الرسل].

فاللهب الذي اشتعل في قلب أنبا أنطونيوس، كان امتداداً للهب الكامن في قلب الكنيسة والذي اشتعل فيها يوم الخمسين. فالرهبنة، أصلاً، فعل غير منطفئ للروح القدس بدأ يوم الخمسين بهجران العالم فكون الكنيسة الأولى، وتأجج في أزمنة الاستشهاد فشرح قوَّة إيمالها، ثم استقر في الحياة الرهبانية يعزِّي قلب الكنيسة بحرارة الإيمان الأصيل القائم على التجرُّد والهجران الكلي للعالم، فصارت الرهبنة كنبضات من الروح القدس آتية إليها من خلف العالم، من البراري والقفار، لتنعشها إلى مدى الأيام.



لما حلَّ الروح القدس يوم الخمسين، دخلت الكنيسة في حالــة نــشاط روحي بلغ الدرجة القصوى من الملء في كل موهبة إلهية، بقدر ما تحمَّلــت الطبيعة البشرية، وبقدر ما استجابت لدفقات الروح وإلهاماتــه واســتناراته؛ فكان كبداية لحمل رسالة البشارة والشهادة للرب يسوع إلى أقصى الأرض.

وكان محور الشهادة علامات ومعجزات وآيات تتبع المؤمنين، فائقة على الطبع البشري، كقوة مضافة على الإنسان تشهد لنفسها وتشهد لمنبعها وأصلها: «أيها الرجال الإسرائيليون، ما بالكم تتعجّبون من هذا؟ ولماذا تشخصون إلينا كأننا بقوتنا أو تقوانا قد جعلنا هذا يمشي. إن إله إبراهيم وإسحق ويعقوب، إله آبائنا، مجّد فتاه يسوع ... وبالإيمان باسمه، شدَّد اسمُه هذا الذي تنظرونه وتعرفونه، والإيمان الذي بواسطته أعطاه هذه الصحة أمام جميعكم.» (أع ٣: ١٦-١٦)

وهكذا ظلت الآيات والمعجزات هي محور الشهادة والتبشير، إلى أن حلّ عصر الاستشهاد، وبدأت البشارة بالإنجيل، والشهادة ليسوع المسيح، تظهران بدون معجزة كقوة أعلى من المعجزة، أعلى من روابط الأسرة، أعلى من من الطبيعة البشرية والتزاماةا وخوفها من الموت، وأعلى من كل الحياة التي على الأرض. فكان منظر إنسان مؤمن حديث الإيمان يستشهد علناً تحت أقسى أنواع التعذيب والموت باسم يسسوع من أجل يسوع، هو أوضح تعبير عن معنى الإيمان بالمسيح وقوته، إذ كان بحد ذاته كفيلاً بأن يجعل الواقفين يؤمنون بالرب يسوع، بل إن الوالي نفسه والمعذّبين كانوا كثيراً ما يرتعبون ويؤمنون. وهل يمكن لأي إنسان أن يتمالك نفسه إزاء منظر الأم "دولاجي"، وهي تقدّم أولادها الأربعة الصغار للذبح، وتشجعهم على الاستشهاد، ثم تقدم نفسها للسيف بعدهم، حُبًّا في المسيح؟!

وهكذا برز الاستشهاد كمحور آخر دارت عليه البــشارة بالإنجيــل والشهادة للرب يسوع، لم تكن هذه القوَّة معجزة في حد ذاتها، لأنها لم تَبْدُ منفصلة عن طبيعة الإنسان كالمعجزة، فشفاء الأعرج وإقامة "طابيئا" مــنِ الموت مثلاً لم يكونا قوَّة طبيعية في بطرس ولكن كانت قوَّة آتية من خارجه، استحضرها بطرس بالدعاء والتوسل والإيمان. أما الاستشهاد فهو قوَّة تعادل المعجزة تماماً، ولكنها متحدة بطبيعة الإنسان.

الإنسان الشهيد يتقبّل نفس قوَّة المعجزة، إنما في طبيعته، لتكون قوق حاضرة فيه يشهد بها للحياة الأخرى، لا ليشفي بها مرض الآخرين بل عدم إيمالهم. هنا الشهيد يتقبّل من الروح القدس قوَّة ومعجزة يعلنها في نفسه كألها صارت له ومنه، يُميت بها ذاته ليُحيي بها الآخرين، يوازن بها - أمام نفسه وأمام الله وأمام الحاضرين - بين أفضلية الموت للمسيح عن الحياة بدون المسيح، شاهداً بهذا أن: «لي الحياة هي المسيح، والموت هو ربح.» (في ١:

الشهيد بقوة شهادته يعلن عن إيمان تغلغل فيه، وعن قوَّة إلهية حية اتحدت بطبيعته؛ هذه القوَّة تُستعلن قيمتها عند سفك الدم، عندما يسقط الجسد على الأرض، فتتحسَّم الشهادة، وتتحد، وتُعلَن وتُضاف لحساب الإنجيل، كقوة حياة إلهية متحدة بالطبيعة البشرية، يدفعها الموت بالصدق كشهادة لا تكذب وكأساس تنمو عليه الكنيسة وترتفع.

فإن كانت المعجزة والآيات في العصر الأول تُعتبر إنجيلاً مقروءًا من فوق الطبيعة البشرية وبواسطتها، فالاستشهاد في العصر الذي يليه صار إنجالاً مقروءًا في صميم الطبيعة البشرية كفعل إلهي بشري فوق الطبيعة ومتحد ها.

#### <del>- || -</del>

إذن، فالتدرُّج في الشهادة للمسيح والإنجيل والحياة الأبدية سار في العسالم بدقة مدهشة، أولاً بقوة المعجزة كإقامة الميت حياً لإظهار قوَّة الله في حد ذاتها منفردة كقوة أعلى من الموت وأعلى من الطبيعة البشرية؛ ثم ثانياً بقوة الاستشهاد أي قبول الموت عن فرح وسرور بسبب قبول قوَّة الحياة الأبدية الفاعلة في الطبيعة البشرية، كقوة تستطيع أن ترفع الطبيعة البشرية فوق ذاتها في لحظة واحدة بإيمان منقطع النظير، كقوة تتوازن مع الموت ثم تقهره بشجاعة.

أما ثالثاً، فهنا تنفتح الشهادة على المحال الرهباني، الذي يأتي في الدرجة الثالثة للشهادة للمسيح والإنجيل والحياة الأبدية ضد العالم، وذلك بقبول قوَّة من الله، بفعل الروح القدس للخروج من العالم شكلاً وموضوعاً. أما شكلاً فهذا معروف، أما موضوعاً فذلك بتحويل الطبيعة البشرية من الوضع الطبيعي الميت بالخطية، إلى الوضع فوق الطبيعي الحي بالنعمة، يوماً بيوم، ثم البقاء في هذا الوضع الفائق على الدوام ذبيحة حية وشهادة أبدية للقوة الإلهية السي استقبلها الإنسان في صميم طبيعته.

فالحياة الرهبانية تشمل الفعلين السابقين للروح القدس: فعل المعجزة بإقامة الميت حياً، وفعل الاستشهاد الذي يرفع الطبيعة البشرية فوق ذاتما؛ ثم يزيد عليهما الروح القدس استمرار قيام الإنسان في حالة التحول من الموت إلى الحياة كل يوم، مع بقاء تمسكه بالوضع الفائق للطبيعة.

فالراهب إنسان مسيحي قد مات ولكنه قام ليعيش، شاهداً كل أيام حياته للقيامة الحقيقية.

وهو مُستقبل في طبيعته الميتة فعلاً حياً فائقاً لطبيعته الذي هـو نـسمة الحياة الأبدية، لذَلك هو يستشهد كل يوم بفرح:

[وحينما كف الاضطهاد بعد أن تقبَّل بطرس خاتم الشهداء إكليله، غادر أنطونيوس الإسكندرية وعاد راجعاً إلى وحدته حيث قدَّم نفسه كل يوم شهيداً إزاء ضميره، محارباً في معارك الإيمان الخفية، إذ كان يمارس النسك بغيرة فائقة.] (")

والراهب بذلك لا يمثل إلا صورة أصيلة للإيمان الأول كفعل حي للروح القدس الذي بدأ يوم الخمسين كالنار، ثم عَبْر عصور الـشهداء فتخــضّب بالدم، ثم استقر خلف العالم يوازنه ويشهد ضده.



الرهبنة إذن هي آخر مرحلة من مراحل الشهادة للإيمان المسيحي الحار الملتهب، الذي استقر في الكنيسة بفعل الروح القدس. ليست هي إيمانًا مسيحيًا خاصاً ولا درجة من درجات الكمال في الإيمان، وإنما هي صورة حية للشهادة للإيمان المسيحي، تُمثِّل أو تعيد إلى الذهن بدء الانفعال للإيمان لما الروح القدس يوم الخمسين، حينما ترك كلُّ إنسان كلَّ ما له وأهله

<sup>(3)</sup> Quasten, Patrology, III, ch. 47.

وبيته وانضم للرسل - كوصية الرب أصلاً؛ وهي تمثّل أيضاً أو تعيد إلى الذهن الانفعال الإيماني للاستشهاد حينما استلزمت الشهادة للمسيح حمل الصليب والموت علناً!

فالرهبنة حياة شهادة لإيمان حار، كصورة صادقة لإيمان الكنيسة الأولى وحياتها، فهي نموذج للحياة المسيحية الأصيلة حسب الوصية تماماً. ليسست نموذجاً أعلى، وإنما هي نموذج صادق.

لذلك حينما نتكلم عن الرهبنة فنحن نتكلم عن الحياة المسيحية الصادقة، وحينما نتكلم عن المسيحية الصادقة نتكلم عن الرهبنة كنموذج لها حيى وموجود!!



## كتابات القديس أنطونيوس

إذا مثّلنا القديس باخوميوس بالنسبة للنظام الرهباني<sup>(١)</sup> بموسى الذي اشترع الناموس القديم، فالقديس أنطونيوس يقف بالنسبة للرهبنة عموماً موقف إبراهيم بالنسبة للعهد القديم كله كأب لجميع الآباء. ولكن للأسف، فبالرغم من أن القديس أنطونيوس سلَّمنا الرهبنة كميراث أبوي مبارك أغنى الكنيسسة هذه العصور كلها، إلا أن آثاره الكتابية قليلة للغاية.

فكل ما يعرفه العالم عن كتابات القديس أنطونيوس ينحصر فيما يلي: أولاً: سيرته المباركة التي كتبها القديس أثناسيوس على عجل، استجابة لطلب بعض الرهبان في الغرب. والمعروف أنه لم يكن هناك في الغرب إلا رهبان مبتدئون في إيطاليا وفرنسا كانوا على صلة سابقة بالقديس أثناسيوس أثناء زمان نفيه هناك. وزمن كتابة هذه الرسالة - التي تحوي سيرة أنبا أنطونيوس - كان على وجه التحقيق عام ٣٥٧م بعد وفاة القديس أنطونيوس بسسنة واحدة، لأن المعروف أنه تنيح سنة ٣٥٦م.

ومن الرسالة نتحقق أن القديس أثناسيوس لم يجد فرصة كافية ليسستكمل صورة حياته وأقواله من تلاميذه، بل اكتفى بذكرياته الخاصة وبعض المدوَّنات القليلة من أقواله التي تضمنتها الرسالة.

<sup>(</sup>٤) أول دير أنشأه القديس بالمحوميوس في "تانيس" (بالقرب من دندرة) كان سنة ٣٦٥م، في حين أن القديس أنطونيوس كان في سنة ٣٠٥م يشرف على مجموعتين كبيرتين من الصوامع الانفرادية: إحداهما في "بسبير" والأخرى في "النقلون" بالقرب من الفيوم, أي أن النظام الأنطوني استتب قبل النظام الباخومي بحوالي عشرين سنة تقريباً. وحدير بالذكر أن القديس آمون أسس ديره في حبل نتريا حنوب بحيرة مريسوط عسام P٢٢٣م؛ أي قبل بالحوميوس أيضاً (De Tillemont Tom VII, 107 & 666).

ولكن بالرغم من ذلك فإن هذه الرسالة صارت أثمن وثيقة في العالم عن الرهبانية بل والحياة النسكية على وجه العموم، حصوصاً وأن كاتبها شخصية مدققة ذات اعتبار علمي وروحي من أعلى مستوى. وفعلاً بمجرد أن ظهرت هذه الرسالة في الغرب، كان وقعها أكثر مما يتصور العقل. ويكفي للتدليل على ذلك شهادة القديس أغسطينوس في اعترافاته (٨ و٦ و١٤) على ما أحدثته من أثر في تحولُه وتحديد حياته واقتباله الحياة الرهبانية. كما قام القديس جيروم وصديقه أوغريس بترجمتها إلى اللاتينية حوالي ٣٧٥م، فذاع خبرها وامتد أثرها إلى كافة الأنحاء حتى أسبانيا.

ثانياً: مجموعة قليلة من الرسائل كان يتخاطب بما القديس أنطونيوس مع الأديرة التي كانت تعتمد على رعايته، مثل مجموعة أديرة الفيوم (النقلون)، ومجموعة أديرة بسبير التي تبعد ٥٠ ميلاً جنوب القاهرة شرق النيل، وكانت بقيادة أماثاس ومكاريوس<sup>(٥)</sup> تلميذي أنطونيوس، ومجموعة أديرة نتريا<sup>(١)</sup> جنوب الإسكندرية التي كانت بقيادة القديس آمون صديق أنبا أنطونيوس.

وهذه الرسائل مجموعتان:

ا - مجموعة تحقق منها العلماء ألها أصيلة من إنتاج القديس أنطونيوس، وعددها سبع رسائل لا ترال توجد بأصولها اليونانية واللاتينية، وبعضها بالقبطية، وبعضها بالسريانية، وكلها بالعربية، وهي مستحلة في مجموعة الباترولوجيا جريكا تحت رقم: (Migne, PG XI, 977-1000) وقد ذكر هذه الرسائل السبع القديس جيروم: (De Vir. Ill. 88) حيث يقول إنه "قرأها

<sup>(</sup>٥) القديسان أماثاس ومكاريوس هما التلميذان اللذان حضرا نياحة القديس أنطونيوس وقاما باسستيداع جسده الطاهر تحت الأرض في مكان بحمهول حسب وصيته. ومكاريوس هنا ليس هو مكاريوس الكبير، وهذا الأمر يحققه لنا القديس كرونيوس تلميذ أنبا أنطونيوس ومترجمه الخاص، الذي بعد نياحة أنبا أنطونيوس رحل إلى نتريا فجعلوه قس نتريا كلها. انظر: .The Lausiac History by Pallad. ACW. Ch. 21

<sup>(</sup>٦) يوضح المؤرخ روفينوس في الأخبار التي أوردها عن زيارة القديس أنطونيوس لإقليم نتريا، أن صلة القديس أنطونيوس كانت على مستوى الرعاية لهذا الإقليم.

وتعجب من إنشائها الرسولي وقوة تعاليمها''.

٢ - مجموعة أخرى يرجح ألها ليست أصيلة للقديس أنطونيوس،
 ويعتقدون أن القديس أموناس تلميذ أنبا أنطونيوس وخليفته هو الذي قام
 بتحريرها، وعددها ثلاث عشرة رسالة.

ولكن بدراستنا الشخصية للرسائل العربية العشرين المنسسوبة للقديس أنطونيوس وتدقيقنا في مبادئها الروحية، وبالمقارنة مع ما جاء في كتاب القديس أثناسيوس نستطيع أن نقول إن الروح التي أنتجت هذه المبادئ والأقوال واحدة في جميعها، وأن الانسجام في الأسلوب والعبارة يكاد يكون هو هو لا يتغير ولا يترحزح. أما أصالة المبادئ وقوتها وعمقها فتشير إلى شخصية القديس أنطونيوس بكل وضوح.

ولكن وإن سلَّمنا بأقوال العلماء ألها من وضع القديس أموناس تلميذ أنبا أنطونيوس، فمعروف أن أموناس كان ذا شخصية فذة وله أقوال راجحة في مجموعة "أقوال الآباء"، وقد استقى من معلِّمه كل ما في جعبته بلا شك. ويكفي للتدليل على صحة مبادئه أن يعهد إليه القديس أنطونيوس بإدارة مجاعة الرهبان بمنطقة "بسبير" - بعد نياحته - وهم أولاد أنبا أنطونيوس الأخصاء، وليكون أباً لجميع أولاده في كل مكان.

وهذه الرسائل العشرون (٧) بما فيها ما هو منسوب لأموناس، تحوي من المبادئ النسكية والتصوفية قدراً كبيراً، يقول العلماء إلها منبع للنسك والتصوف الشرقي بكل انطباعاته، كما يقرر العلماء أن المبادئ النسكية التي وردت فيها ذات قوَّة ورجاحة عالية، أو على حد تعبيرهم:

<sup>(</sup>۷) قمنا بدراسة وشرح وتعليق على رسائل القديس أنطونيوس (راجمع كتماب: رسمائل القديس أنطونيوس مع توضيح وتلخيص المبادئ الروحية الهامة على الرسائل السبع الأولى، مطبعة دير القديس أنبا مقار، الطبعة الثانية ٢٠٠١) وسنقوم بدراسة عظات القديس مكاريوس وتحقيقها على الأصول الأولى تمهيداً لطبعها مع شرح وتعليق.

."They preach a solid and healthy asceticism"

أما المبادئ التصوفية (التأملية) التي وردت فيها فهي، حسب تحقيق العلماء، تخلو خلواً تاماً من الصبغة الأوريجانية (١٠)، مما يثبت أصالة الروح التصوفية في أيام أنبا أنطونيوس قبل أن يطورها إيفا حريوس البنطي (أوغريس) وينشرها في الشرق على شكل نسكيات.

لذلك سوف نعتمد على الرسائل العشرين المنسوبة للقديس أنطونيوس باعتبار أنها من إنتاج القديس أنطونيوس، إلى أن يتوفر الوقت لمزيد من البحث.

والنسخة الخطية العربية قديمة الأصل حداً، وتوحد لها نسخة مطبوعة بالقاهرة عام ١٨٩٩م، وقد ظن العلماء أن النسخة العربية لا توجد لها أصول بلغات أخرى غير نسخة واحدة باللغة السريانية التي تُرجمت عن العربية بواسطة العالم الماروي "أبراهام إكشلينيسيس". ولكن بالبحث وجدنا لهما أصلاً مختصراً في محموعة الفيلوكاليا، وبالمطابقة وجدنا أن الأصل اليوناني المترجم للإنجليزية غير مأخوذ عن الأصل العربي لاختلافات في التركيب واضحة، ولكن الأصل لكليهما واحد وهو القبطية بلا نزاع.

كما عثرنا على نسخة عربية أخرى للرسائل العشرين، تختلف عن النــسخة العربية المطبوعة بمصر اختلافات لفظية وتركيبية مما يدل على أنها غير منقولة عن النسخة المصرية، وهي مطبوعة في بيروت سنة ١٨٩٩، بواسطة الأب "أفــرام الديراني الماروني."

وقد استعنا بجميع هذه النسخ في توضيح النصوص التي اقتبسناها لإبـراز

<sup>(</sup>٨) التصوفية الأوريجانية هي محاولة لتحويل الروحيات إلى علوم ومناهج عقلية سيــستماتيكية يطبقهـــا المجتهدون بتداريب نسكية للوصول إلى الله. وهي مأخوذة عن الأفلاطونية الحديثة، وهي مذمومة عند الآبــــاء الأقباط القديسين عموماً.

المبادئ النسكية عند القديس أنطونيوس.

ثالثاً: رسالة هامة مختصرة كان قد أنفذها القديس أنطونيوس لتلميده "ثيئوذور" عن التوبة، وهي مسجلة في الباترولوجيا تحت رقم. (Migne PG)، وقد حققها العلماء وأثبتوا صحة نسبها للقديس أنطونيوس، وهذه ليست لها ترجمة عربية. أما الرسالة المعنونة إلى "ببنودة" (بافنوتيوس تلميذ أنطونيوس) تحت رقم ٢٠ من مجموعة الرسائل العربية فهي ليست عن التوبة.

رابعاً: بعض أقوال متناثرة عددها ٤٩ قولاً وردت في كتاب أقوال الآباء المعروف باسم:

Apophthegmata Patrum by Annan Ishou. Tr. by Wallis Budge

وهو الكتاب الذي جمعه العالم الرحَّالة "حنان عيسو السرياني" الذي جاء إلى برية شيهيت بمصر حوالي عام ٢٦٠م بعد الفتح العربي مباشرة، حيث زار الأديرة ونقل أقوال الآباء من المخطوطات الموجودة حينذاك باللغة السريانية والقبطية، وعدد هذه الأقوال ١٣٤١ قولاً. ويقول هذا المؤلف إنه جمع كتابه (٩) نقلاً عن كتابات المغبوط بالليديوس، بالإضافة إلى ما جمعه هو بنفسه. ومعروف أن بالليديوس جمع أقوال الآباء التي سمعها بأذنه والتي نقلها عن الآباء والتي وجدها مكتوبة عام ٢٠٠٥م.

خامساً: بعض أقوال متناثرة عددها أربعون قولاً مختصراً، وردت ضمن مجموعة أقوال الآباء المعروفة ببستان الرهبان في النسخة العربية، (١٠) والنسخة العربية مترجمة حسب تحقيق العلامة "بطلر" من اللغة السريانية. ومعروف أن النسخة السريانية لبستان الرهبان نُقلت عن الأصل القبطي في أوائل القرن

<sup>(</sup>٩) ونقوم حالياً بترجمتها إلى اللغة العربية مع حواش وشروحات وتفاسير.

<sup>(</sup>١٠) ونقوم حالياً بمطابقة أقوال النسخة العربية لبستان الرهبان على النسخة الأصلية المترجمة منها تمهيداً لجمع كافة الأقوال في مجلد واحد.

السادس، وذلك حسب تحقيق "واليس بدج."

وعدا هذه الكتابات الأصيلة والمحققة توجد كتابات أحرى مرورة ومنسوبة للقديس أنطونيوس، ولكن أثبتت التحقيقات العلمية عدم صحة نسبتها إليه، وقد قمنا بمراجعتها فوجدناها فعلاً متباعدة عن الروح الرهبانية البسيطة، وغريبة حتى عن الأسلوب الآبائي الأول، أغلبها يحمل صبغة المحادلات التي اشتهر بها أوغريس وأتباعه. وهذه عبارة عن مائة وسبعين قولاً وردت في كتاب الفيلوكاليا عن الأصل اليوناني المطبوع في فنسيس سنة وردت مي كتاب الفيلوكاليا عن الأصل اليوناني المطبوع في فنسيس سنة

أما الترجمة الإنجليزية الحديثة المأخوذة عن النسخة الروسية فقد انتخبـــت من هذه الأقوال ١٠٥ أقوال فقط.

ومثيلاً لهذه الأقوال، من حيث أسلوبها العقلي، يوجد عشرون فصلاً من المواعظ موجودة باللغة العربية مع قانون رهباني منسوب أيضاً لأنبا أنطونيوس خطأ.

# العناصر الأساسية في نسكيات القديس أنطونيوس

- ١ الإنجيل أساس للنسك.
- ٢ الروح القدس مؤازر من البداية حتى النهاية.
  - ٣ أخطر ما في النسك العودة إلى خلف.
    - ٤ الحياة النسكية نمو متواصل.
    - ٥ إتلاف النسك بانقسام القلب.
  - ٦ الافراز عماد النسك ومقياس الفضائل.
- ٧ ضبط الجسد ضروري، وإضعاف الجسد له حدود.
- ٨ ضرورة التوبة المتجددة بالتواضع والاعتراف بالخطية.
  - ٩ الفرح الروحي هو علامة صحة النسك.
    - ١٠ الأعمال الحارة فرض وهبة معاً!!
- ١١ الكمال النسكي بالاجتهاد، والكمال المسيحي
  - هَبَةً، ولا غنى للواحد عن الآخر.
  - ١٢ التقليد الآبائي النسكي نور للطريق.

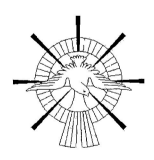
نقدِّم هنا موجزاً للعناصر النسكية الهامة في تعاليم القديس أنطونيوس، ونحن إذ نبرزها بكل وضوح وفي منتهى الاختصار نلفت نظر كنيستنا الأرثوذكسية لما في هذه التعاليم من أصالة إنجيلية واستقامة إيمانية وصحة نفسانية بدرجة فائقة.

بل ونلفت نظر إخوتنا المسيحيين في العقائد غير الأرثوذكسية لهذه التعاليم الروحانية القائمة على أصول غاية في المتانة والإحكام، فالقديس أنطونيوس يعلم ويبشّر بعمل النعمة وبحرارتها الدافقة المتأججة التي تتحد بالأعمال

#### فتجعل الأعمال نعمة والنعمة أعمالاً!

والقديس أنطونيوس هو صاحب التعليم بأن الروح القدس هو الذي يدعو للتوبة ويؤازرها على طول المدى، وهو المسئول عن إذكاء الضمير بالندم والحزن على جهالات الخطية. كما أنه هو أيضاً المسئول عن ملء القلب بالفرح السمائي الذي يُنمِّي النفس ويدسِّمها ويربطها بالرحاء المبارك والمستقبل السعيد!!

ونحن نتقدم إلى العالم أجمع بهذه التعاليم الرصينة كشهادة حية أن الكنيسة الأرثوذكسية في مصر، هي مؤسِّسة النسك الإنجيلي القائم على عمل الروح القدس والنعمة والذي ينمو بالفرح ويكمل بالرؤيا وينتهي بالاتحاد!



### العنصر النكى الأول:

ملخّص: الإنجيل هو الأساس الذي علمنا النسك، وعلى هُـدى وصاياه غارس الحياة النسكية من البداية حتى النهاية.

#### أقوال القديس(١١):

- + [الأسفار المقدسة كافية للتعليم.] (حياة أنطونيوس، فصل ١٦)
- + [إذا سلَّح الإنسان نفسه بأمانة لا تنثني نحو وصايا الله، فـــإن الـــروح القدس سيعلمه كيف يطهر نفسه وحسده.]

(الرسالة الأولى من الرسائل السبع)

- + [واعلموا يا أولادي أن كل الوصايا ليست ثقيلة ولا متعبة، بل هي نور حقيقي وسرور أبدي لكل مَنْ أطاعها.] (رسالة ١٤)
- + [أخ سأل القديس أنطونيوس: "ما الوصية التي إذا عملتها أكون أرضيت الرب؟" فأحاب: "اجعل الرب أمام عينيك على الدوام أينما سرت، وقبل كل عمل اجعل لك شهادة من الأسفار المقدسة (تثبت صلاح عملك)".] (القول رقم ٣٥ بالليديوس)
- + [لأين أعلم أن مَنْ يعرف المكتوب (في الإنجيل) يعرف الله، ومَنْ يعـــرف الله، ومَنْ يعـــرف الله، ومَنْ يعـــرف الله، يعرف تدبيره الذي يصنعه في حليقته.] (الرسالة ٣)
- + [فالذين يريدون أن يتدبروا بمعيشة النسك بيسوع المسيح، يجب عليهم أن يطردوا الشهوات الجسدية متوسلين لدى الرب يسوع، وهو برحمته وتحنسه يبطل عنهم كل الضيقات والتجارب التي تأتي على الجسد.] (الرسالة ٤)

<sup>(</sup>١١) يلاحظ القارئ أنه لزيادة توضيح أقوال القديس، اضطررنا أحياناً لإضافة كلمات قليلـــة وســط الأقوال ووضعناها بين قوسين صغيرين ( ).

+ [أتى إخوة إلى القديس أنطونيوس وسألوه: "كيف نخلص؟" فقال لهم: "هل سمعتم ما يقوله الرب؟" فقالوا له: "من فمك أيها الأب".

فقال لهم: مَنْ لطمك على حدك الأيمن حوِّل له الآخر أيضاً، (وصية نسكية أوَّلية).

فأجابوه: ما نطيق هذا!

فقال لهم: إذن فاصبروا على اللطمة الواحدة، (وصية نسكية أقل).

فأجابوه: وهذا لا نستطيعه!

فقال لهم: إذن لا تكافئوا بالشر مَنْ يظلمكم (وصية نسكية أقل).

فأجابوه: ولا هذا أيضاً نستطيع!!

فما كان من القديس إلا أن دعا تلميذه وقال له: أُصلِحُ لهــم مائــدة واصرفهم لأهم مرضى، هذا لا يطيقون وذلك لا يستطيعون ووصــايا الرب لا يريدون، فماذا أصنع لهم؟.]

(بستان الرهبان، طبعة ١٩٥٦، صفحة ٨)

+ [سئل القديس أنطونيوس عن معنى قول الرسول: «افرحوا بالرب كل حين».

فأجاب: إذا فرحنا بإتمام وصايا الرب فهذا هو الفرح بالرب. فلنفرح إذن بتكميل وصايا الرب، وبنجاح إخوتنا، ولنحفظ أنفسنا من فرح العالم والضحك إن أردنا أن نكون من خواص ربنا.]

(بستان الرهبان، طبعة ١٩٥٦، صفحة ١٠)

+ [سئل القديس أنطونيوس عن معنى القول: «تحب قريبك كنفسك». فأحاب: إن حياة الإنسان وموته هي متعلقة بقريبه، فإذا أحسسنًا إلى أخينا فنحن ننتفع ونربح أنفسنا، وإذا أغضبناه فنحن إنما نسيء إلى الله!!] (القول رقم ٣٣ بالليديوس)

+ [يا أولادي احرصوا أن لا تجعلوا للشيطان فيكم موضعاً لئلا يأتي غـــضب الله علينا فيفرحون ويستهزئون بنا، فلا تطرحوا عنكم كلامي فإلهم يعلمون أن حياتنا هي من بعضنا البعض ... فالذي يحب أخاه هو يحــب الله - لأننا أعضاء لرأس واحد وهو المسيح - ومَنْ يحب الله فهو يحب نفسه.]

لأننا أعضاء لرأس واحد وهو المسيح - ومَنْ يحب الله فهو يحب نفسه.]

### العنصر النسكي الثاني:

ملخص: الروح القدس يدعو الإنسان للتوبة، فإذا استجاب الإنــسان يشجعه ويسهل طريقه، وإذا أطاع وسار يعلَّمه الطريق، وإذا اجتهد يطهِّره، حتى يثمر الله!

##

#### أقوال القديس:

- + [الروح القدس الذي يدعو الإنسان للتوبة هو الذي يقود التائب إلى الأعمال الروحية.
- وأنا أرى أن نعمة الروح القدس هي على أشد استعداد لملء أولئك الذين أقبلوا على الأعمال الروحية من كل قلبهم، وصمَّموا منـــذ البداية أن يثبتوا في الطريق بعزم.
- والروح القدس الذي دعاهم يسهِّل طريقهم في البداية، ويجعل عمل التوبة حلواً وشيِّقاً.
  - وأحيراً يكشف لهم كل أعمال التوبة بمنتهى الحق، ويملأهم غيرة.
- \_ يلقنهم ما ينبغي أن يعملوه، ويضع لهم حدود كل ما يختص بالجــسد
   والنفس، حتى يبلغ هم التحوُّل الكامل نحو الله خالقهم.

- ومن أحل هذه الغاية يحثهم باستمرار ليبذلوا كل احتهادهم بالجسد وبالنفس حتى يتقدَّسا معاً، ويصيرا أهلاً لميراث الحياة الأبدية.

فهو يدفع الجسد لجهد الصوم والخدمة والسهر الكثير، أما النفس فيدفعها للتدرُّب والنشاط بكل طاعة لكل عمل من حلال حدمة الجسد، بدون إهمال بل بمحافة الله ... حتى تحمل الثمر!]

(الرسالة الأولى من الرسائل السبع عن الأصل الإنجليزي)

- + [النفس إذا تسلَّحت بالصبر الدائم وبشهادات الله (وصاياه ووعوده)، فإن الروح القدس يُرشد العقل إلى (وسائل) تطهير النفس والجــسد كليهما من كافة الميول (الجاذبة للخطية)، فإن غفل الإنسان عن هــذه الشهادات والتعاليم حينئذ تقوى عليه مجاذبات العدو وتنجِّسه، فــإن رجعت (النفس) ولصقت بروح الخلاص فحينئذ تعلم أن الصبر مــن أجل الله هو راحتها وسلامها.
- وهذه الأقوال التي قلتها هي لأحل اتفاق الجسد والنفس في التوبة، فإذا نال العقل هذه النعمة، عند ذلك يطلب بالروح القدس فيبتدئ يطرد عن النفس كل المصاعب التي تأتي عليها من شهوات القلب (الطبيعية).
- والروح القدس إن كانت له شركة مع العقل بواسطة حفظ الوصايا التي تعلمها الإنسان، فإنه يرشده لينزع أمراض الخطية عن النفس واحدة بعد الأحرى.
- الروح القدس يصير له ملجأ ويزيده قوَّة ويطفئ عنه كل الشرور المتحركة عليه.
- والقلب الذي امتلأ بالنعمة يضبط الأعضاء ويحركها حسب إرادة الروح القدس لتحدم الأمور الحسنة، حتى يتكمَّل الحسسد بجميع

### الحسنات ويوجع تحت سلطان الروح القدس] (الرسالة ١٠)

- + [لذلك لا أملُ من الطِلْبة من الرب عنكم لكي تعرفوا النعمة اليق صارت لكم، لأن الله ينبه الجميع بمفاعيل نعمته، فلا تملُوا ولا تتكاسلوا عن الصراخ لتستعطفوا صلاح الله الآب حتى ينعم عليكم بمعونة من العلاء وتعلموا ما يجب عليكم.
- الذي يبغض ما يختص بطبيعة هذا العالم (شهواته) ويرفع عقله نحو الآب، فإن الله يتراءف على أتعابه وينعم عليه بالنار غير المرئية لتحرق كل الأوجاع التي فيه وتطهر عقله، وعند ذلك يسكن فيه الروح القدس ويكون معه، فيستطيع أن يسجد للآب (بالروح والحق) كما يجب. ولكن إن بقينا نحن مصطلحين مع طبيعة العالم الهيولانية، فنحن سنظل أعداءً للله وملائكته وجميع قديسيه.]

(الراسالة ٥)

+ [إنكم قد نلتم الطوبى المغبوطة بحصول النعمة فيكم، لكن ينبغي لكم أن لا تتوانوا في الحرب من أحل الرب الذي افتقدكم مُشرقاً لكم من العلاء حتى تصيروا له ذبيحة طاهرة مقدسة.] (الرسالة ٦)



# العنصر النسكي الثالث:

ملخص: أخطر ما في الحياة النسكية هو العودة إلى خلف، ومثلها الملل!

- + [لا تتراجعوا بعد أن ابتدأتم، أو تخور عزائمكم في الضيق.
- ولا تقولوا لقد عشنا طويلاً في النسك، بل بالحري لنــزدَدْ غــيرة

- كأننا كل يوم مبتدئون (هنا يضع القديس أنطونيوس نفسه ضمن الميتدئين)، لأن كل حياة الإنسان قصيرة جداً إذا قيست بالأبدية.
  - لذلك يا أبنائي يجب أن لا نكلَّ أو نحسب الزمن طويلاً.
- لذلك يا أبنائي وجب أن نتمسك بنُسكنا وأن لا نتغافــل، لأن الله عامل معنا في نسكنا كما هو مكتوب: «الذي يفحص القلوب يعلم ما هو اهتمام الروح لأنه بحسب مشيئة الله يشفع في القديــسين.» (رو ۸: ۲۷)
- ولكن لكي نتجنب التراخي والإهمال يحسن بنا أن نتــذكر كلمــة الرسول: «أموت كل يوم» (١كو ١٥: ٣١)، وهكذا إن كنا نعيش كأننا نُمات كل يوم، فإننا لا نخطئ.
- ويجب أن لا يلتفت أحد إلى خلف، لأن هذا ليس إلا شعوراً بالنـــدم والتفكر في العالم مرة أخرى] (حياة أنطونيوس فصل ١٦-٢٠)
- + [والروح القدس إذ يقود التائب يمنحه تعزياته الخاصة ويعلمه أن لا يلتفت إلى خلف، ولا يتشابك مع شيء مما في هذا العالم. ونحو هذه الغاية يفتح الروح القدس عين النفس ويمنحها أن ترى جمال الطهارة اليت ستبلغها بعمل التوبة.] (الرسالة الأولى من الرسائل السبع)
  - + [اعلموا أنه بصبركم تحلُّون قوَّة العدو.] (الرسالة ٧)



# العنصر النسكي الرابع:

ملخص: الحياة النسكية نمو متواصل نحو غاية سَبَقَ وعيَّنــها الــروح القدس لحياتنا. لابد من الازدياد في الاجتهاد بما يناسب مـــا يضعه الروح أمامنا من أهداف.

=+=

- + [وإذ قد بدأنا في طريق الفضيلة فعلاً، وسرنا فيه، وجب أن نـــزداد اجتهاداً للحصول على تلك الأمور التي (وضعها الـروح القــدس) أمامنا.] (حياة أنطونيوس، فصل ٢٠)
- + [الله يرشد الجميع بعمل نعمته فلا تكسلوا ولا تملُّوا، وصلُّوا ليلاً ونهـــاراً ليرسل الله لكم معونة من فوق فتعلمكم ما يجب أن تعملوه.
- فإذا نظر القديسون منا النشاط في تقديم أنفـــسنا والنمــو، فـــإنهم يداومون الصلاة عنا أمام الخالق.
- ومَنْ يعمل هكذا فإن الله يتراءف على أتعابه وينعم له بالنسار غسير المرئية لتحرق كل الآلام (أمراض الخطية) التي فيه، وتطهــر عقلــه فيسكن فيه الروح القدس.] (الرسالة ٥)
- + [كل مَنْ يفلّح نفسه بهذه الفلاحة، فإن الروح القدس يُعطَى له في كل حيل وإلى الأبد.
- وأنا أعرف أناساً قبلوا الروح، ولما لم يكملوا هذه الفلاحة لم يثبت فيهم.] (الرسالة ٨)
- + [وأنا لا أفتر عن تذكاري لكم في صلواتي ليلاً وهاراً، لكسي تكون أمانتكم ثابتة وتزدادون في عمل الفضائل، ويثبّت الرب نظركم

- وإفرازكم، ويعطيكم قوَّة عظيمة أكثر مما لكم.] (الرسالة ١٢)
- + [وأنا دائماً أطلب من إلهي بسببكم لكي تنمو فيكم أعمال الروح القدس (اللاهوتية)، وأن يكشف لكم عن عظم أسراره.
- وطلبتي دائماً أن تبلغوا إلى هذا الحد فتعرفوا وتعلموا غِنَى ملكوت الله.] (الرسالة ١٣)
- + [اعلموا يا أحبائي أن ليس الثابت في شيء واحد هو الناسك، فكمال النسك هو أن لا يتعبد الإنسان لشيء من الشو. والذي يتعبد لشيء واحد من الشر فإنه بعيد عن حد الكمال.
- يجب لمن يحب النسك أن يغير من يوسف في طهارته وعفته ويدرِّب ذاته ويتقوَّى على جميع الشهوات.] (الرسالة ١٧)
- + [لا تقدرون أن تتقدَّموا وتنموا إذا لم تسمعوا من تعاليم آبائكم ... لأن آباءنا هكذا صنعوا، فبسماعهم من آبائهم وتعليمهم تقدَّموا ونموا ومحروا معلِّمين.] (الرسالة ١٨)



## العنصر النسكي أنخامس:

ملخص: إتلاف الحياة النسكية بسبب انقــسام القلــب، والتظــاهر، والرياء، والقساوة.

##

### أقوال القديس:

+ [أكتب إليكم هذه الرسالة يا أولادي المباركين لتعلموا أن الذين يحبون الله ويأتون إليه بكل قلبهم يستمع منهم ويعطيهم كل سؤالهم، فأما

الذين لا يأتون إليه من كل قلبهم، وجميع أعمالهم يعملونها تظاهراً للناس لينالوا منهم المحد فهؤلاء لا يستمع لهم الله في شيء وطلباتهم تكون مردودة، ويرذلهم بسبب ريائهم.

- من أجل ذلك قوَّة الله لا تفعل فيهم لأهم يكونون ضعفاء القلب في كل ما يبتدئون به من الأعمال، لذلك لا يذوقون لذة الله ولا فرحه، وتثقل أعمال الله عليهم كحمل ثقيل.
- أما أنتم يا أحبائي فإذا قدمتم أثمار أتعابكم أمام الرب، فاجتهدوا أن تبتعدوا من روح المجد الباطل حتى يقبل الرب ثماركم (أعمالكم) وتنالوا منه القوَّة التي تُعطَى للمختارين.
- وأما الذين يشاركهم الشيطان في أعمالهم، فإنه يتلف أثمارهم لأنهم يصنعون فضائلهم ممزوجة بحب مجد الناس. وهؤلاء يظن الناس أن لهم ثمرة (بسبب أعمالهم وأتعابهم) ولكن ليس لهم، والله يتسركهم ليجفوا كالجميزة التي يبست.] (الرسالة ١٠)
- + [كل الذين ثمارهم ميتة فإلهم لا يُعَدُّون نصيباً لله بل يلومهم قائلاً: حتى ولو لويت عنقك مثل الحلقة (بالمسكنة والاتضاع) ولبست مستحاً (لباس التوبة) وعفَّرت رأسك بالتراب، فهذا ليس صوماً مقبولاً! لأن في أيام صومكم تصنعون إرادة قلوبكم الشريرة والذين تحت سلطانكم تقسون عليهم!!



## العنصر النسكي الساوس:

ملخص: الإفراز (التمييز بين الحق والباطل) هو عماد الجهاد النــسكي ومقياس كل الفضائل.

**=++=** 

### أقوال القديس:

+ [حقاً إن كل الفضائل نافعة ويحتاج إليها كل الدين يطلبون الله ويريدون التقرب إليه، إلا أننا رأينا كثيرين يُهلكون أجسادهم بكثرة الصوم والسهر والانفراد في البراري والزهد، ومع ذلك رأيناهم حادوا عن الطريق المستقيم وسقطوا وعدموا جميع تلك الفضائل، وسبب ذلك أهم لم يستعملوا الإفراز. فالإفراز هو الذي يعلم الإنسان كيف يسسير في الطريق المستقيم ويحيد عن الطرق الوعرة. والإفراز يحذر الإنسان من أيسرق من اليمين بالإمساك الجائر المقدار (الإفراط) ومن السشمال بالتهاون والاسترخاء (التفريط).]

(بستان الرهبان، طبعة ١٩٥٦، ص ١٣)

- + [أنا لا أملُّ الطلبة عنكم ليلاً وهاراً لكي يفتح الرب عيـون قلـوبكم وتعرفوا مكر الشياطين وشرهم، وأن يعطيكم قلباً صاحياً وروح إفراز لكي تستطيعوا أن ترفعوا ذواتكم لله ذبيحة حية مقدسة، وتتحرزوا من مشورات الشياطين الرديئة.
- فهم الذين يجعلوننا ننم بعضنا على بعض، ونزكي ذواتنا، وندين غيرنا، ونتكلَّم بلسان حلو والمرارة في قلبنا، وندين ظواهر الناس واللص داخل خفايانا، ونحارب ونقاوم لنقيم كلمتنا ونظهر مكرَّمين، ويدفعوننا إلى عمل أعمال لا نقوى عليها، ويخفون ما هو لفائدتنا ويقلبونه ضدنا، ويجعلوننا نضحك في وقت البكاء ونبكى في وقت

الفرح؛ وهم في كل حين يقصدون إخراجنا من الطريق المستقيم!

- فيحب علينا أن نعرف فحاخ العدو ونحيد عنها، لأن الخطايا والآثام التي يحرضوننا عليها ليست ظاهرة، إنما نفسنا تقبل منهم الأفكار المظلمة وبعد ذلك تصير أفكارهم أعمالاً في أجسادنا.] (الرسالة ٦)
- + [الذين دربوا حواسهم وعزائمهم (إرادهم) بكثرة الفحص، يعطيهم الله هذا النظر والإفراز في سائر أعمالهم، لكي لا تصلهم السشياطين ولا البشر بحجة الخير.
- النظر الحقيقي الذي هو الإفراز ليس شيء أعظم منه في الإيمان المسيحي ... إذا نالوه لا يصير لهم تعب في شيء ولا يجزعون من شيء، وفرح ربنا يعزيهم ليلاً ونهاراً.
- لذلك اطلبوا هذا الإفراز بدموع ليلاً ونهاراً لكي يكون لكم حمير دائماً من حهة إلهنا ويزداد بهاؤكم في كل شيء. فهذا همو المذي يُبْلغُكُم إلى الكمال.] (الرسالة ١١)



## العنصر النسكي السابع:

ملخص: ضبط الجسد والتحكم في شهواته ضرورة حتمية في جهاد النسك، ولكن إضعاف الجسد له حدود.

=+=

#### أقوال القديس:

+ [بالحقيقة يا أولادي إن كل مَنْ يَجَاهَد، عليه أن يتقوَّى ضد الـشهوات الحسدية التي تتولد من كثرة الأكل والشرب، وحينئذ يستطيع أن يــشد

حقويه بالطهارة، ويطيب قلبه بما قيل في المزمور: «تقلد سيفك على فخذك أيها الجبار» (مز ٥٥: ٣)، وهذا السيف هو قوَّة كلمة الله التي ينالها الأطهار، وهذا هو السيف القاطع لكل الشهوات الرديئة. وأيضاً يعقوب صارعه الملاك وضربه على عرق فخذه فخذلت قوته وضعف حسده فسُمِّي إسرائيل أي "ناظر الله".

فيجب علينا نحن أن نضعف الجسد بحكمة وتدبير حيى تصعف الشهوات وتنطفئ حدها، لأن هذا الضعف يُكمل فينا قوَّة الطهارة ... لأنه إذا ضعف الجسد تقوى النفس، إذن فلنُضعف أحسسادنا بحكمة لكي نستطيع أن نضبط أنفسنا.

لأُننا إذا أقمعنا الجسد واستعبدناه للروح فإن الأفكار الجسدية التي محبتها تسبب عداوة الله تموت وتضعف، وحينئذ تبتدئ النفس تضيء وتصير هيكلاً للروح القدس.

فالذي يجاهد ليصير طاهراً بجميع أعضائه (عقله وقلبه ونيته وحسده) فهذا هو الناسك الحقيقي.] (الرسالة ١٧)

+ [وهكذا ظل أنطونيوس زهاء عشرين عاماً يدرِّب نفسه في الوحدة لا يخرج قطعاً، ويندر أن يراه أحد. ولأول مرة رُئي خسارج الحسص، حدث أن الذين أتوا لرؤيته تعجبوا من منظره عندما رأوه لأنه كانت له نفس هيئته وجسمه هو كما كان سابقاً، فلم يكن بديناً بسبب عدم التمرين ولا نحيفاً بسبب الصوم بل كان كما عهدوه قبل اعتزاله!!]

التمرين ولا نحيفاً بسبب الصوم بل كان كما عهدوه قبل اعتزاله!!]



## العنصر النسكي الثامن:

ملخص: التواضع، والاعتراف بالخطية، والبكاء على جهالات الماضي، بتوبة متجددة باستمرار – مهما بلغ الإنسان من التقدم – ضرورة لحفظ النفس من الارتداد. وهذه هي إرادة الرب (۱۲)

فإن كان للتائب أن يثق في المغفرة المطلقة بدم المسيح، وبأن الله حلَّه من خطاياه وتحمَّل عنه كل عقوبة الخطية، لكن ليس له أن يغفر لنفسه أو يحلَّ ضميره كأنه أصبح بلا خطية.

<del>=++=</del>

#### أقوال القديس:

+ [قولوا إننا خطاة وابكوا على أرواحكم لأجل ما صنعتموه بعدم معرفة، وبهذا تكون بالحقيقة إرادة الرب كائنة معكم وصانعة عملها فيكم، لأن الله صالح يغفر خطايا كل مَنْ يرجع إليه من البشر ولا يذكر له خطاياه. فالله يريدنا أن نذكر نحن خطايانا، لئلا ننساها، فنصبح مطالبين بما قد غفره لنا. لأنه هكذا جرى للعبد الذي ترك له سيده ما كان عليه من الوزنات، فلما تجاهل العبد ذليك وتناساه وطالب رفيقه في العبودية بما عليه، عاد السيد وطالبه بما كان قد غفره له.

# فعلينا أن لا ننسى خطايانا التي غفرها الله لنا، بل نكون نحن ذاكرين لها كل حين لكي نكون متواضعين أمام الرب كمديونين!

وداود لما حظي بالصفح عن حطيته لم يُنْسَها ولا ترك ذكراها بــل كتبها في المزمور الخمسين، لتصير تذكاراً أبدياً من حيــل إلى حيــل: «جعلت خطاياي أمامي كل حين».

- يجب على الخاطئ إذا ترك له الله حطاياه، أن لا ينسساها بــل يذكرها ليتزكى.

فهكذا قال الله على فم إرميا النبي: «لأني رحوم يقول الرب ولا أغضب عليكم، لكن اعرف أنت ظلمك».

- هكذا نحن، يا أولادي، الواجب علينا إذا ما غفر لنا ربنا حطايانا لا نغفرها نحن لأنفسنا بل نذكرها دائماً بتجديد التوبة ... فهذه أذكر كم بها يا أحبائي لأني أعرف عظم فضيلتكم، ولكن لئلا تتغافلوا فيحتفي نوركم، ولكي تزدادوا أثماراً تليق بإسكيمكم الملائكي.]

(الرسالة ١٦)

+ [فكل الذين يريدون الرجوع إلى رتبتهم الأولى لا يمكنهم ذلك إلا بالاتضاع، لأنه إن لم يكن في الإنسان الاتضاع الكثير بكل القلب وبكل النية وبكل الروح وبكل النفس وبكل الحسد، فلا يرث ملكوت الله ...

وبالحقيقة، يا أولادي الأحباء بالرب، أنا أطلب من خالقي الذي بيده روحي أن ينير أعين قلوبكم لتعلموا خزيكم وتعرفوه، لأن مَنْ يعرف خزيه فذلك هو الذي يمكنه أن يطلب المجد المختار الحقيقي، لأن الذي عرف موته يعرف حينئذ حياته الأبدية.] (الرسالة ٢)

+ [احذر أن تكون صغير القلب، لأن صغر القلب يجلب الأحسزان (المفسدة).] (بستان الرهبان، طبعة ١٩٥٦، صفحة ١٣)



## العنصر النسكي التاسع:

ملخص: الفرح الروحي قوَّة النسك وعلامة صحته، فهو ينمِّي النفس ويرفع العقل ويغذيه، ويشجع على الجهاد ويدحر الـشيطان. فالفرح الروحي بالحاضر المبارك والمستقبل السعيد برهان نجاح التوبة وقوقاً.

=++=

- + [وكما أن الأشحار إذا لم تشرب من طبيعة الماء، لا يمكنها أن تنمو، فهكذا النفس إذا لم تقبل الفرح السمائي لا يمكنها أن تنمو وتصعد إلى العلاء، وأما النفوس التي قبلت الفرح السمائي فهي التي تستطيع أن تنمو إلى العلاء.] (الرسالة ١٣)
- + [لأن فرح الله يربي عقولهم ويغذيها، لأن النفس تتربى دائماً بهذا الفرح وتغتذي به، وبه تصعد إلى السماء، وكما أن الجسد قوامه وثباته بالخبز والماء، فإن لحقه مرض يمنعه عن الغذاء فإنه يضعف ويقوى عليه أعداؤه ولا يمكنه أن ينال الصحة إلا بملازمة الطبيب، هكذا نفس الإنسان إذا لم يكن فرح الله فيها، فإنها توجد مريضة ومطروحة بجراحات خبيشة (الحسزن المفسد). فإذا هي احتهدت في طلب إنسان حادم لله عارف بالطب الروحاني وتمسكت به، فإنه يشفيها من أوجاعها وتقوم دفعة أحسرى، ويعلمها ما يخص الله فيحصل لها ذلك الفرح الذي هو طعامها، وعنسد

ذلك تقدر أن تقاوم أعداءها وتغلبهم وتدوس مشوراهم وتتكمَّل بالفرح.

فاسمعوا من آبائكم وأطيعوهم، فما تسقطون. وأنا أُعلَّمكم عملاً آخر يثبِّت الإنسان من بدايته إلى فهايته، وهو أن يحب الله من كل نفسه ومن كل قلبه ومن كل نيته ويتعبَّد له، وعند ذلك يعطيه الله قوَّة عظيمة وفرحاً فتحلو له جميع أعمال الله وكل أتعاب الجسد أيضاً.] عظيمة وفرحاً فتحلو له جميع أعمال الله وكل أتعاب الجسد أيضاً.]

+ [إذن واحب علينا أن لا تخور عزائمنا أو يتسرب الجبن إلى قلوبنا أو نصوِّر المخاوف لأنفسنا قائلين مثلاً: أنا خائف لـــئلا يـــأتي شـــيطان ويحطمني، أو لئلا يرفعني إلى أعلى ثم يطرحني، أو لئلا يثور عليَّ بغتـــة ويزعجني. مثل هذه الأفكار يجب أن لا تخطر ببالنا قطعياً.

كما يجب أن لا نحزن كأننا قد هلكنا، بل بالحري نتشجع ونفرح دواماً، واثقين أننا آمنون لأن الرب معنا.

فالشياطين إذا وجدتنا في حالة جبن أو اضطراب اقتحمت المكان في الحال، إذ تجده بغير حراسة، وتفعل فينا ما تجدنا مفكرين فيه بال وأكثر أيضاً. فإذا وجدتنا حائري القلوب وجبناء ازدادت في إرهابنا، بعنف، بتضليلاتها وتحديداتها، وبهذا تتعذب النفس التعسة من ذلك الحين.

أما إذا وحدتنا فرحين في الرب متأملين في سعادة المستقبل، فإنهــــا تندحر وترجع إلى الوراء.

وهكذا إذا أردنا احتقار العدو، فلنتأمل دواماً في الإلهيات، ولتفرح النفس بالرجاء.] (حياة أنطونيوس، فصل ١٤)

+ [وكانت نفس أنطونيوس بلا لوم، فلم تكن منقبضة من أي حـزن، ولم

### يستولي عليها لا الضحك ولا البكاء.] (حياة أنطونيوس، فصل ١٤)



### العنصر النسكي العاشر:

مُلخص: الأعمال الاجتهادية التي نمارسها هي فرض نــسكي إنجيلــي، فهي كلها وصايا الرب.

وبالرغم من ألها تكون من صميم إرادتنا بل ومن صميم جوهرنا الطبيعي الأصلي غير الفاسد: «يا الله العظيم الأبدي الذي خلق الإنسان على غير فساد» (القداس الباسيلي - صلاة الصلح)، إلا ألها بعد أن نلنا المعمودية صارت هذه الأعمال متحدة بقوة ونار الروح القدس، فأصبحت قادرة بطبيعتها الجديدة أن تحرق الخطايا! فنحن ملتزمون كما في حياتنا المسيحية الجديدة، ولكن في نفس الوقت نعتبر ثمارها ونتائجها من عمل الروح القدس!

فنحن نُدان لو لم نعمل الأعمال الصالحة، لأنها هي التي ترفعنا إلى الله بحرارتها، ولكن إذا ارتفعنا إلى الله وتقدسنا يكون ذلك ليس بسبب أعمالنا!

- + [فأطلب إليكم أيها الإخوة باسم ربنا يسوع المسيح أن لا تتوانوا عن خلاصكم، بل فلْيشُق كل واحد منكم قلبه لا ثوبه (كيما كانت علامة التوبة قديماً)، لئلا نكون قد توشحنا بالإسكيم ونحن نعد لله لانفسسنا دينونة، لأن كل واحد سيدان كنحو عمله] (الرسالة ١)
- + [إذا تكاسلتم عن العمل قبل أن تتحكموا بالفضائل فإنكم تسقطون في

مرض شيطاني وهو عدم الإفراز، فتظنون أنكم قريبون من الله وحاصلون على النور مع أنكم في الظلمة كائنون!] (الرسالة ٦)

+ [أطلب إليكم أن تعلموا أن كل أعمالنا التي نقدِّمها للرب بالنعمة التي أعطاها لنا لا تقوم مقابل تواضعه هو عنا (ومن أجلنا).

واعلموا يا أحبائي أننا إذا أكملنا أعمالنا بكل قوتنا كإرادته فهذا هو الواجب علينا، لأنه طبيعي في جوهرنا (الأصلي) وليس لنا فيه فضل (لأنه من الله). أما إذا أتت منا خطية، فنحن نُللام عليها، لأن الخطية غريبة عن جوهرنا الطبيعي (الأصلي).

أطلب إليكم أن توقظوا قلوبكم بخوف الرب وتعلموا أن يوحنا عمَّد بالماء للتوبة ليحتذبنا إلى معمودية ربنا يسوع الذي عمَّد بالروح القدس والنار، أما النار فهي نار الأعمال الصالحة، فلنستعد إذن الآن أن ننقي ذواتنا حسداً وروحاً لنقبل (قوَّة) معمودية ربنا يسوع المسيح ونعمل، لأن الروح المعزي المأحوذ في المعمودية يعطينا العمل بالتوبية لنرث الميراث الذي لا يزول.] (الرسالة ٧)

- + [وإذا أردتم أن تقبلوا هذا الروح الناري العظيم الذي قبلته أنسا، ليسسكن فيكم، فقدِّموا أولاً أتعاب الجسد وتواضع القلب، وارفعوا أفكساركم إلى السماء واطلبوه باستقامة قلب، وحينئذ يُعطَى لكم.] (الرسالة ٨)
- + [وكان سبب صعودهم (أي صعود القديسين) إلى السماء هو النار غيرً المرئية التي هي حرارة الأعمال الصالحة التي اشتعلت في قلوبهم.

وماذا تشبه النفس التي تسكنها نار الله؟ تشبه طيراً ذا حناحين يطير بمما ويعلو مرتفعاً إلى السماء، فأجنحة النفس المتعبدة للرب هي قوَّة نار الله التي بما تطير إلى العلو.

- فلا تَدَعُوا قوَّة هذه النار تُنزع منكم، لأن حروباً كثيرة يثيرها الشيطان ليُخمد هذه النار المعطاة لكم من الرب، لأنه يعلم أن لا قوَّة له عليكم طالماً كانت هذه النار فيكم.
- أوجاع كثيرة مختلفة يلقيها الشيطان في النفس ليطفئ تلك النسار التي بها وبواسطتها تُقام الفضيلة، وأول هذه الأوجاع هو (لذة) راحة الجسد وما يختص به.
- أطلب بسببكم من الله، لكي النار التي ألقاها الرب يسوع على الأرض يلقيها في قلوبكم لتستطيعوا أن تدربوا عزائمكم وحواسكم.] (الرسالة ٣)
- + [بالحقيقة يا أولادي إن كل مَنْ لا يُبغض ما يختص بهذا العالم الأرضي ويبسط عقله نحو السماء لله الآب، فلا يستطيع أن يخلص. أما كل مَسنْ يعمل هذا، فإن الله يتراءف على تعبه وينعم له بالنار غير المرئية واللامادية فتحرق كل الأوجاع (أمراض الخطية) التي فيه وتطهر عقله منها.] (الرسالة ٥)
- + [وأما أنتم يا أولادي المحاهدين، اجتهدوا، فتأتي قــوَّة الله وتعيـنكم وتثبُت عندكم وتعطيكم نشاطاً وحرارة في كل حين ... وأنا أطلب عنكم أن تدوم هذه الحرارة فيكم دائماً لألها نار حقيقية وليس أفضل منها، فإن وجد أحدكم أن هذه الحرارة ليست فيه فليطلبها باجتــهاد وهي تأتي إليه.
- وإذا وجدتم نفوسكم قد بردت بالغفلة والتسوايي فاجتهدوا في إقامتها ونوحوا عليها، ولابد أن تلك الحرارة تأيي وتتحد بنفوسكم وتُكسبها طبعها الحار فتتأجج بالأعمال الصالحة.] (الرسالة ١٠)
- + [اجعلوا هذا الحسد محمرة ترفعون فيها أفكاركم ومشوراتكم أمام الــرب

وذلك برفع عقولكم إليه وتقديم قلوبكم، واطلبوا منه أن يوقد فيكم نار محبته لتحرق كل ما في تلك المجمرة وتطهّرها. فإذا نلتم يا أولادي هذه المواهب الفاضلة، فلا تظنوا ألها من أعمالكم بل هي قوّة مقدسة مشتركة معكم في جميع أعمالكم.] (الرسالة ٦)



# العنصر النسكي الحادي عشر:

ملخص: النسك هو اتباع الوصايا، وكمال النسك هو التحرر من كــل الشرور. ولكن الكمال النسكي غير الكمال المسيحي، فالكمال النسكي ينتهي عند نقاوة القلب، وحينئذ يؤهَّل الإنسان لنظر الله القلبي، الذي هو استعلانه بالإيمان ومعرفته بالحق، وحينئذ يــتم الكمال المسيحي الذي هو الاتحاد بالرب.

فالكمال النسكي يؤهِّل للكمال المسيحي، لذلك لا غِنَــى عن الجهاد النسكي.

<del>=++=</del>

### أقوال القديس:

+ [الذي يريد أن يصير كاملاً بالنسك، فلا يتعبّد لشيء من الشو، لأن الذي يكون مستعبداً لشيء واحد من الشر فإنه بعيد عن حد الكمال. لأن الكمال هو كما قيل: «فإني إذ كنت حراً من الجميع استعبدت نفسي للجميع لأربح الأكثرين» (١ كو ٩: ٩١). وهذا قاله بسولس الرسول - إذ لم يعد متعبّداً للشر – وبانعتاقه من الشر طلب من أجل فائدة الكثيرين الذين ليس لهم استطاعة أن يتخلّصوا (يتحسرروا) مسن الخطية ومن شرورهم لكونم فاقدين القوّة.

- وروح الله لا يسكن (حالة شركة) في نفس أو حسد خاطئ لأنه
   قدوس وبعيد عن كل شر (غش).] (الرسالة ٤)
- + [أما بولس الرسول فقد حصل على الكمال (المسيحي) لما ظهر له الرب يسوع، ومنذ ذلك الحين صار معاضداً للذين ليس لهم قوق حتى يبلغوا إلى الكمال ويمضوا إلى العلا (أي يعضدهم بالتعاليم اليت تساعدهم على الجهاد والإيمان حتى يبلغوا الكمال المسيحي).
  - وبولس الرسول يا أولادي صار كاملاً لأنه: أولاً: انعتق من الشر، (بالنعمة والجهاد).
- ثانياً: لم يتعبَّد بعد ذلك لشيء من الشهوات، لكونه صار ناسكاً.
- ثالثاً: لأنه تحرر بنظره للرب يسوع. وعندما نظره تبع أقوالــه للوقت وصار في غاية الكمال والاتضاع.

وهكذا كل الذين يتمسكون بأقوال الرب، فإلهم يعرفون الحق، والحق يُصيِّرهم أحراراً ويعتق نفوسهم من كل شر كما صار بولس الرسول (هنا يوضح القديس أنطونيوس أن معرفة الحق بعد تكميل الوصية تعادل رؤية المسيح)، ولأجل ذلك قال هو عن ذاته: «أفلستُ أنا حوًّا، ألمُ أنظر الرب؟» (١كو ٩: ١).

- ثم إن كثيرين يقولون، بجهالتهم، إننا رأينا الرب يسوع مثل الرسل، هؤلاء مخدوعون وضالون لأن ليس لهم (قوَّة) العيون التي ينظرون بها الرب كما نظره الرسول (بولس)، لأن الرسول نظر الرب كما رآه الرسل (في التجلي). فالرسول نظره بعين قلبه وأمانته القوية كمثل ما نظرته نازفة الدم التي لمسته بإيمان فشُفيَتْ.
- فكما ظهر ربنا يسوع المسيح لرسوله بولس بعد غَلَبته الأوجـــاع

وصيَّره حرَّا، هكذا كل مَنْ انعتق من الأوجاع فإنه (يؤهَّل) لنظر الرب بعيني قلبه فيتحرر، ولكن لا يستطيع أن ينظر بعيني حسده ذلك النور البهي حداً الذي نظره بولس الرسول.

- فاعلموا هذا، أن الإنسان إذا مات منه ملاك الخطية (أي توقفت عنه شهوة الشر) فإن الله يظهر للنفس ويطهّرها مع الحسد. أما إذا بقي ملاك الخطية حياً في الحسد (أي لا يزال الإنسان محباً ومنعطفاً للسشر والخطية) فلا يمكن للإنسان أن يشاهد الله لأن النفس تكون كائنة في الظلمة (١٣). ولا يظهر فيها النور الذي به ينظر الله: «بنورك يا رب نعاين النور» (مز ٣٦: ٩). وما هو هذا النور الذي نعاين به الله؟ هو النور (العين الطاهرة) الذي ذكره ربنا يسوع المسيح في الإنجيل أن يكون جسدك كله نيراً وليس فيه جزء مظلم (بالخطية)!

- الابن، يا أولادي، لا يُظهر أباه لبني الظلمة بـل للشابتين في النور، الذين هم أبناء النور الذين أضاءت عيون قلوهم بمعرفة الوصايا!

لأن عين الكاملين لا يبقى فيها شيء من تبكيت الخطية ولا أثـر للظلمة.

فالخطية والظلمة (شهوة الخطية) إذا كانتا موجودتين، فإنهما لا تدعان النفس تنظر نظرة الكمال التي للكاملين التي يقول عنها بولس الرسول: «ناظرين مجد الرب بوجه مكشوف (بلا خطية أو ظلمة) ... نتغير من بحد إلى محد» (٢ كو ٣: ١٨) ... ومن إيمان لإيمان ... ومن فضيلة ناقصة إلى فضيلة كاملة. هذا الانتقال والتقدم هو الدي

<sup>(</sup>١٣) هذا الكلام يحققه القول القائل في الأمثال: «نفس الإنسان سراج الرب» (أم ٢٠: ٢٧). ولعل هذه الآية هي التي بنى عليها المسيح قوله: «إن كان النور الذي فيك ظلامًا فالظلام كم يكون» (مت ٦: ٢٣).

يقربنا إلى الله لنأحذ قوَّة نظره ومعرفته. كما يقول الله: «في القـــريبين مني أتقدس» (لا ١٠: ٣). فإذا اقترب العقل من الله (تَقَدَّس) واتحد به وصار معه واحداً، فإن العدو لا يعود يظهر فيه!

- ومعلم المسكونة بولس يشير علينا أن نركض لندرك الكمال (الغاية أو الغرض الأحير) قائلاً: «أقمع حسدي وأستعبده» (١ كو ٩: ٢٧)، إذن فلنجر يا أولادي ما دام لنا وقت في هذا الجسد لكي ندرك الكمال كما أدركه هذا القديس الذي قال: «جاهدتُ الجهاد الحسن أكملتُ السبعي جفظتُ الإيمان، وأحيراً وُضِعَ لي إكليل البر» (٢ تي ٤: ٧ و٨)!! فاصنعوا أنتم أيضاً هكذا، لأن كل مَنْ يسعى بالتواني والكسل فإن آخرته تدركسه قبل كماله بالمسيح.

- وأيام النفس كأيام الجسد فيها طفولة ورحولة وشيخوخة، وهي بداية الإيمان، والعمل، والكمال.

فإذا ابتدأت النفس أن تؤمن بالمسيح فإنما تولد، كما قيل في الإنجيل. ويوحنا الرسول كتب عن هذا الميلاد مبيناً ابتداءه، وانتصافه، وكماله بقوله: «أكتب إليكم أيها الأولاد لأنه قد غُفرت لكم الخطايا ... أكتب اليكم أيها الشباب لأنكم غلبتم الشرير، ... أكتب إليكم أيها الشباب لأنكم غلبتم الشرير، ... أكتب إليكم أيها الأباء لأنكم قد عرفتم الذي منذ البدء!!» (ايو ٢: ١٢ وسلم الناطق ويتقدّمون للكمال ويستحقون النعمة الحقيقية.

لهذا نحد داود النبي، إذ كان يعلم ما هو كمال أيام النفس، ووجد أنه طعن في أيام الجسد واقترب أن ينحل منه ولم يكمل بعد في الأيام النفسانية، طلب من الله قائلاً: «لا تأخذي في منتصف أيامي» (منز النفسانية، طلب من الله قائلاً: «لا تأخذي في منتصف أيامي» (منز ١٠٤)، وكان هذا اهتماماً منه بالأيام الروحانية بسبب فزعه أن

تؤخذ نفسه قبل كمال أيامها (برِّها) فيكون غريباً عن الكمال.] (الرسالة ١٧)

+ [واعلموا أنه بغير طهارة القلب والجسد لا يستطيع أحد أن يكون كاملاً أمام الله، كالمكتوب في الإنجيل المقدس: «طوبي للأنقياء القلب لأهم يعاينون الله» (مت ٥: ٨). فالكمال يتولَّد من طهارة القلب (لأن بطهارة القلب يُستعلن الله)!] (الرسالة ٢٠)

+ [ومذكور عن الآباء الأطهار القديسين ألهم إذ جاهدوا ونظروا السرب صار لهم اتضاع بالأكثر. فنحن سمعنا عن أيوب البار أنه أخسيراً لما انفتحت عينا قلبه ونظر الرب، عدَّ نفسه تراباً ورماداً ... وكذلك إشعياء النبي بعد أن بكَّت الشعب على خطاياهم، رأى الرب وفي الحال اتسضع وقال: «ويل لي إني هلكت لأني إنسان نجس الشفتين» (إش ٦: ٥).

فكثرة تواضع القديسين إنما بسبب ما نظروه من مجد الله، والاتضاع الحقيقي يكون للنفس في هذا العالم بنظرها – من البعد – المجد المزمع أن تناله (عن غير استحقاق).] (الرسالة ١٦)

+ [كثيرون أقاموا كل زماهم في الرهبنة والبتولية و لم يتعلموا التعليم الطاهر لألهم تركوا تعليم آبائهم وتمسكوا بشهوات قلوبهم ... هولاء معدودون مع العذارى الخمس الجاهلات لألهم حازوا زمالهم بالجهل ولم يلجموا لسالهم و لم يطهروا عيولهم وأحسادهم من السشهوة ولا قلوبهم من النجاسة، الأمور التي تستحق أن نبكي عليها ... لأنه أصبح ليس لهم لذة سمائية، ولا اهتموا لكي يبكوا على أنفسهم حتى توقد مصابيحهم (أي تستضيء نفوسهم)!

وأنا لم أكتب لكم هذه الرسالة إلا لطلبي خلاص نفوسكم، لكي تصيروا أحراراً وأمناء وعروساً طاهرة للمسيح عريس كـــل النفـــوس

الطاهرة، كما يقول بولس الرسول: «إني خطبتكم عذراء عفيفة لرجل واحد» (٢كو ١١: ٢)!] (الرسالة ٢٠)



# العنصر النسكي الثاني عشر:

ملخص: حفظُ التقليد النسكي الذي سار عليه الآباء بكل تعاليمهم هو النور الذي يلهم الإنسان التمييز والتقدم، والنمو، ومعرفة إرادة الرب، وأخذ معونة الملائكة، وقبول بركة الآباء، وشركة ميراثهم في النور الحقيقي كقول الإنجيل.

<del>=+=</del>

- + [بالحقيقة يا أولادي إن نفسي مبهوتة وروحي ساهية في الأننا جميعاً أعطينا حرية الاختيار لنعمل أعمال القديسين، أما نحن فقد سَكَرْنا بأوجاع الخطية كما من خمر ولا نريد أن نرفع عقولنا لطلب الجدد السمائي. ولا نريد أن نماثل أعمال القديسين أو نتبع آثارهم لنسرت معهم الميراث الأبدي.] (الرسالة ٥)
- + [إن الأولاد الطائعين هم الذين يوثون غنى آبائهم وبرهم وبركتهم حينما تكون الطلبات التي يصنعونها أمام الله تشبه طلبات آبائهم، فيرثون فضائلهم وبرهم وبركاهم. فهكذا كانت حياة يعقوب، لأنه قبل أن ينال بركة آبائه لم ينظر ملائكة، فلما نال بركة وبورك منهم بزيادة.] (الرسالة ١٤)
- + [وأُعرِّفكم يا أحبائي أنني قد تعبت في الجبال والبراري وطلبتُ في الليـــل. والنهار أن يكشف لي الرب إرادته، فلم يُظهر لي شيئًا، حتى سمعـــتُ

لآبائي في كل شيء وقبلت معرفة إرادة الرب منهم. لأن كــل مَــنْ يسمع لآبائه فللرب يسمع، فيا أحبائي اسمعوا لأبيكم فيما كتبته إليكم لتحل بركته عليكم وتجدوا راحة ونعمة وقوة ويسهل الــرب جميع طرقكم.] (الرسالة ٢٠)

+ [فيا أولادي المباركين افهموا ما قد قلته لكم: فإنكم لا تقدرون أن تتقدّموا وتنموا أو تكملوا وتعرفوا أن تميزوا بين الخير والسشر إذا لم تسمعوا لتعاليم آبائكم الذين كملوا، لأن آباءنا هكذا صنعوا، إذ بسماعهم لآبائهم وتعاليمهم تقدموا ونموا وصاروا معلمين.]

(الرسالة ۱۸)



# نياحة القديس أنطونيوس

### وانتقال رفاته الطاهرة إلى أوروبا

#### **\*+\***

استكمالاً لما رواه القديس أثناسيوس عن نياحة القديس أنطونيوس (تـذكار نياحة القديس أنطونيوس ٢٦ طوبه)، بخصوص التلميذين اللـذين رافقاه في أواخر أيامه مدة خمسة عشر عاماً، نذكر أننا عثرنا على اسميهما في كتاب بالليديوس حيث يذكرهما عَرضاً في قصة "أولوجيوس والمقعد"، وهما القـديس "أماثاس" والقديس "مكاريوس" اللذان قاما بدفن الجسد الطاهر (١٤) حسب وصية القديس، وكان ذلك في ٣٠ يناير عام ٣٥٦م (١٧ يناير عند الغرب بعد التعديل الغريغوري).

أما بخصوص رفاته الطاهرة (١٥) فيخبرنا عنها القديس "إسيذور دي سافيل" (أشبيلية) المؤرخ والعالم ورئيس الأساقفة المشهور (٥٦٠-٣٣٦م)، وموطنه الأصلي قرطاجنة بشمال أفريقيا التي بعد أن دمرها الغوطيون هاجرت عائلته إلى أسبانيا واستوطنتها. وقد قام بجمع أكبر "انسيكلوبيديا" تحوي كافة التواريخ الكنسية، ويذكر ضمنها أن رفات القديس أنطونيوس ظلت مخفية حتى عام ٥٦١م حين اكتشفت لأول مرة أي بعد ما يقرب من

مائتي عام من نياحته. وحُملَت رفاته الطاهرة بإكرام شديد في محاولة لتهريبها إلى الخارج، ووصلت مدينة كابون (ولعله يقصد كانوب أي أبــوقير الآن) بالقرب من الإسكندرية ووضع التابوت الطاهر داخل الكنيسة.

ويقول إسيذور هذا إن القديس أنطونيوس كان منه بدايه القرب الخامس قد صار شفيعاً تلتجيء إليه كل أفريقيا وآسيا. ولما غزا العرب مصر واستولوا عليها عام ٢٣٥م نقل حسد القديس إلى القسطنطينية، وقد بقي التابوت الطاهر في القسطنطينية حتى أوائل القرن الحادي عشر، حيث نقل بعد ذلك إلى مدينة فيينا(١٦) بمسعى أحد الأمراء، واستُودع هناك في كنيسة القديس ديدييه Didier التي تحولت بعد ذلك إلى دير كبير ومزار عالمي، وتسمَّت الرهبنة هناك باسم رهبنة القديس "أنطونيوس". وظلت هذه الرهبنة مزدهرة حتى سنة ١٧٧٦م حيث انتشرت في كل فرنسا أيضاً، وتسمَّت الأديرة هناك باسم "أديرة القديس أنطونيوس"، وقد نالت شهرة القديس أنطونيوس في أوروبا أثناء العصور الوسطى قوَّة عظيمة بسبب المعجزة التي كانت تظهر من التابوت الذي كان يحوي رفاته الطاهرة.

وقد نُقلت رفاته بعد ذلك إلى دير Mont Major بالقرب من آرل Arles مدينة المجامع المشهورة التي عُقد فيها ما يقرب من ١٥ مجمعاً. ثم استقرت هائياً في كنيسة "القديس يولياني" بمدينة آرل(١٧) نفسها حيث شُيِّد للتابوت مقصورة فاخرة. ويروي المؤرِّخون الكنسيون(١٨) على التسابع حسوادث مدهشة عن المعجزات الجماعية التي كانت تتم في هذه الكنائس.

<sup>(</sup>۱٦) Vienne. فيينا مدينة بفرنسا كانت شمال مرسيليا على نهر الرون، مكانما الآن ليون، وهي ليست فيينا عاصمة النمسا. وقد تسمَّت بعد ذلك باسم القديس أنطونيوس Saint Antoine de Viennois (١٧) مدينة آرل على مصب الرون غرب مرسيليا مباشرة.

<sup>(18)</sup> Tillemont and Hélyot.

# وهكذا وإن سكت لسان القديسين عن الشهادة، فتراب عظامهم يظـــل ينطق بمجد الله(١٩)!



<sup>(</sup>١٩) لقد سرت أخبار حياة القديس أنطونيوس في مصر كتيار جارف، فقبل أن يتنبيح القديس أنطونيوس بلغ عدد الرهبان الذين كان يدبرهم مائة ألف راهب، ولم ينقضِ خمسون سنة بعد ذلك حتى كان عدد الرهبان في براري مصر مساوياً لعدد سكان البلاد. (انظر: روفينوس، ومونتا لمبرت، وأوغسطينوس، وشاف).

### ختام

قول مأثور لمؤرِّخ عالمي بروتستانتي ألمايي المولد أمريكي الموطن:

"لقد كان أنطونيوس يخفي تحت جلد الغنم الذي يرتديه نفس طفل وديع (لعله يريد أن يقول حَمَل) في بساطة ولطف، مع طاقة نادرة من الإرادة! ومحبة متأججة لله ظلت حافظة لكيالها تسعين سنة، في غيبة كاملة عن كل وسائل الراحة ومسرات الحياة الطبيعية! في نصرة كاملة على كل تجارب الجسد! وبالتقوى فقط دون مساعدة العلم أو التلقين، صار أنطونيوس واحداً من أعظم الرجال شهرة وتأثيراً في تاريخ الكنيسة القديم.

"فيليب شاف" History of the Christian Church III, p. 188 "انتهى الكتاب"



يُطلب من:

دار مجلة مــــرقس

القاهرة: ٢٨ شارع شبرا - تليفون ٢٨٠٧٠٦١٤

الإسكندرية: ٨ شارع جرين – محرم بك ت: ٢٩٥٢٧٤٠

أو من: مكتبة الدير

أو من خلال الموقع على الإنترنت:

www.stmacariusmonastery.org